

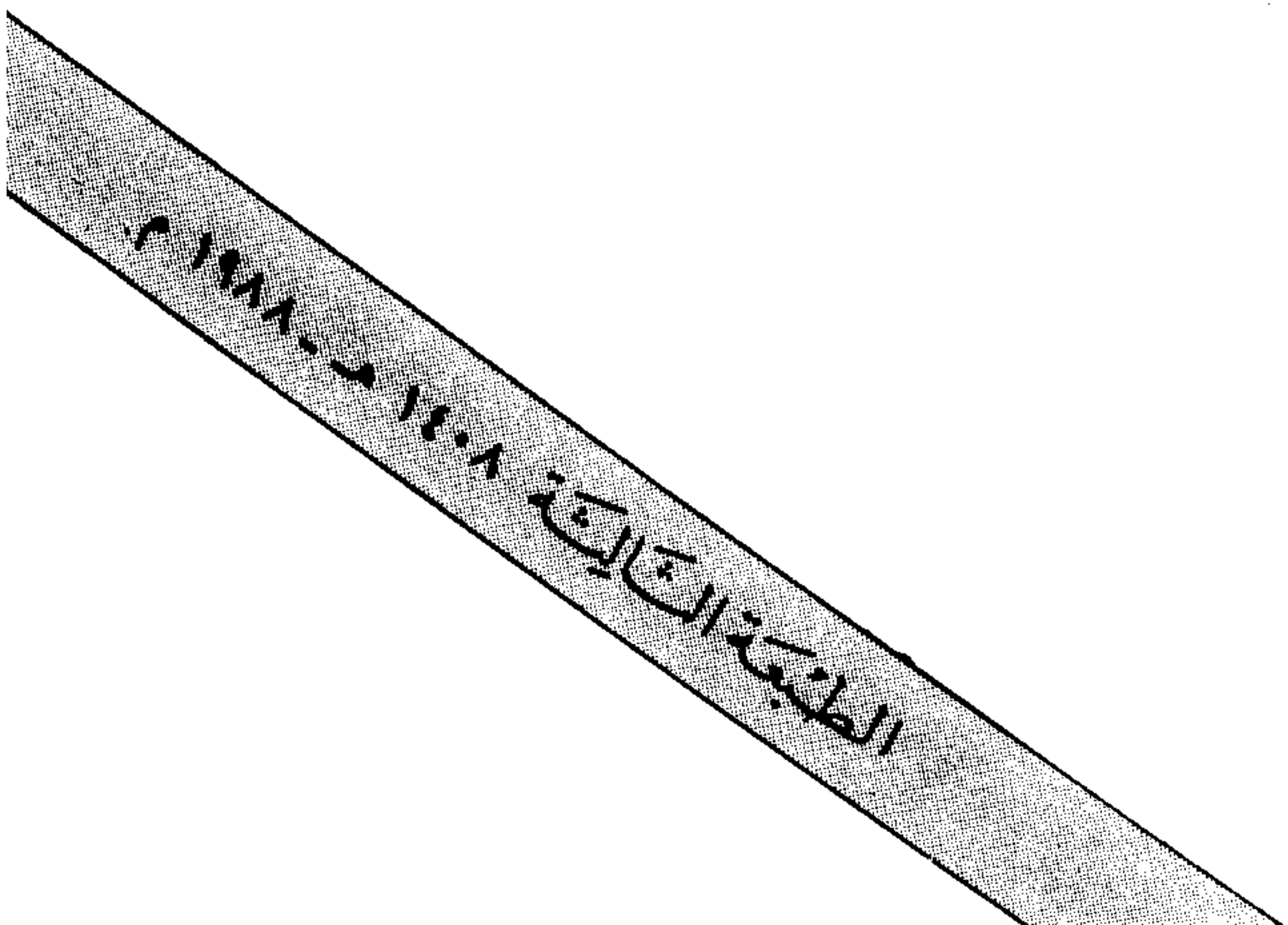
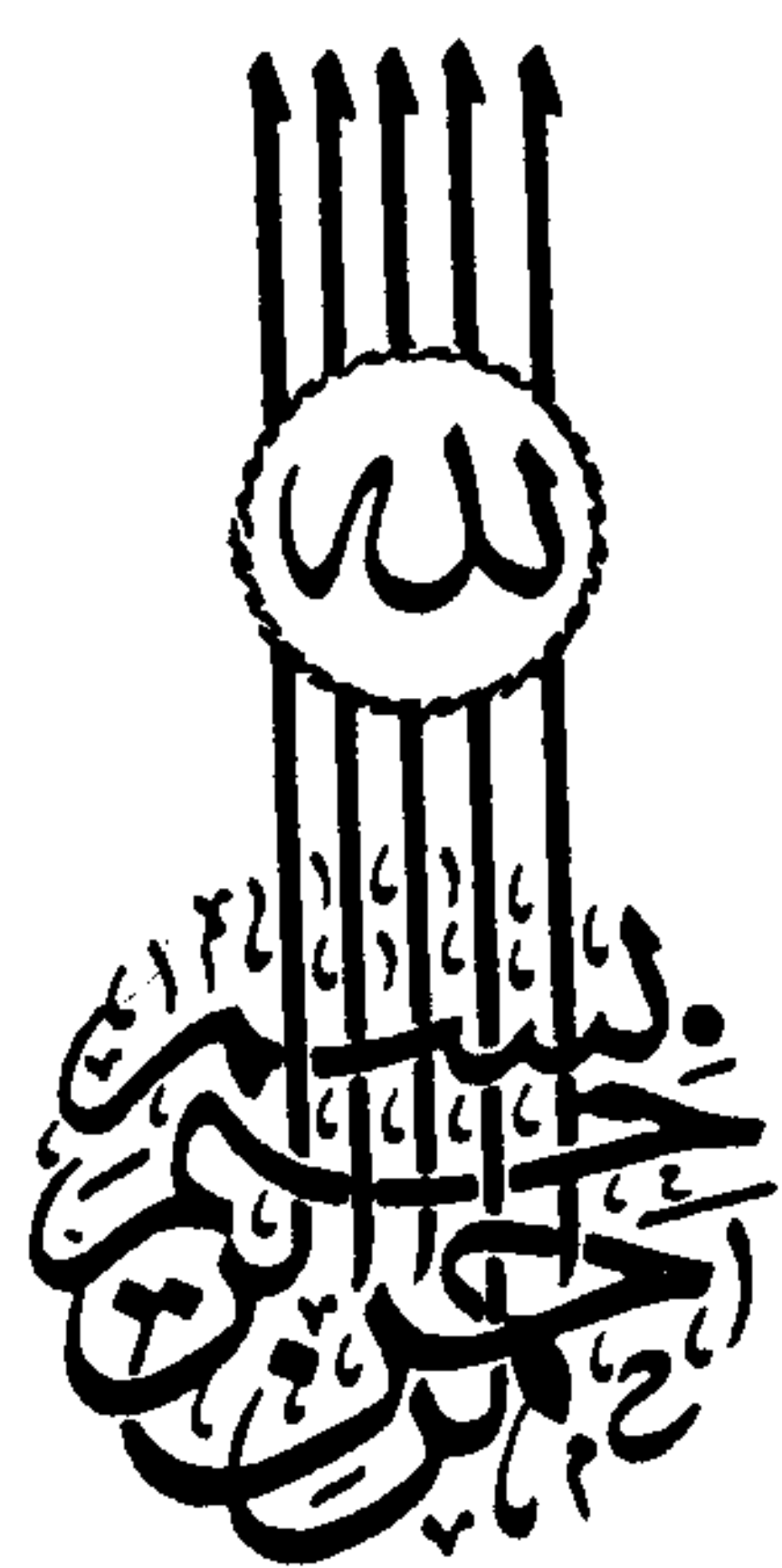


الدارالسّعُوديّة  
لِلنشر والتوزيع

ابوالعلاء



جَمَائِعُ الْفُقَدَاءِ بِالْمِسْكِيِّ





منهج الإنقلاب الإسلامي



## الداراللّادعويّة للنشر والتوزيع

جدة

الإدارة: البغدادية - عمارة الجوهرة - الدور الثاني  
شقة ١٢ - ١١ - ٧

● تليفون: ٦٤٣٢٨٢١ / ٦٤٢٤٢٥٥ / ٦٤٢٤٠٤٣

● تلكس 602687  
NASHRA. 404351

فاكس ٦٤٣٢٨٢١  
6432821 FAX

● ص. ب. ٢٠٤٣ - الرمز البريدي ٢١٤٥١  
المكتبة: شارع الملك عبد العزيز.  
تليفون ٦٤٧٨٧٢٣

المكتبة: شارع فلسطين - مركز الزومان  
تليفون ٦٦٠٨٩٦٤

الدمام:

الشارع العام - ص. ب. ٨٩٩  
تليفون ٨٣٣٥٥٢٠ / ٨٣٢٣٥١٥  
فاكس ٨٣٣٥٥٢٠  
8335520 FAX

أبو الأعلى المودودي

عنكابون الفلكي

الدارالسعودية  
لنشر والتوزيع



حقوق الطبع محفوظة  
الطبعة الأولى

١٤٠٤ - ١٩٨٤ م

الطبعة الثانية

١٤٠٧ - ١٩٨٧ م

الطبعة الثالثة

١٤٠٨ - ١٩٨٨ م

## المَدْرَسَةُ

يضم هذا الكتاب ، المحاضرة التي ألقاها في الثاني عشر من سبتمبر / أيلول ١٩٤٠ الأستاذ أبو الأعلى المودودي ، على طلبة جامعة عليكراة وأساتذتها ، التي كانت من أكبر المراكز الثقافية الإسلامية ، وقد ألقى المحاضرة إبان احتدام الصراع بين أصحاب النظرية القومية الهندية وال المسلمين ، في شبه الجزيرة الهندية . وكان هدف الأستاذ المودودي منها تنبيه المسلمين إلى الدعوة الإسلامية الحقة بتعاليمها السمححة وشخصيتها المميزة غير المتعصبة ؛ والحقيقة أن أستاذنا استطاع إنارة معالم الطريق أمام من استمع إلى النصيحة وعمل بها ، أما من تغاضى عنها فخسر حيث ظن نفسه أنه قد فاز .

هذا ، وقد طبعت المحاضرة باللغة الأردية ووزع منها عشرات الألوف من النسخ ، شأنها شأن سائر رسائل الدعوة للأستاذ المودودي ، كما ترجمت كأخواتها للإنكليزية وإلى كثير من اللغات الهندية .

أما الترجمة العربية الأولى لها فقد عنيت بنشرها «دار العروبة للدعوة الإسلامية» سنة ١٩٤٦ ، ثم أعيد نشرها مرتين ، في القاهرة سنة ١٩٥٠ ، وفي دمشق أيضا .

وإن «الدار السعودية للنشر والتوزيع» إذ تقدم اليوم للقراء الكرام هذه الطبعة الخامسة في حلقة جديدة منقحة ، فإن هدفها هو نشر فكر الأستاذ المودودي في أكثر من مكان للاستفادة منه ، وللإشارة إلى ملامح الشخصية الإسلامية المميزة بسماحتها وعمقها العقائدي الإيماني .

الناشر

## منهاج الانقلاب الإسلامي

أريد أن أشرح لكم بهذه المحاضرة المنهاج الذي تكون منه «الدولة الإسلامية» كنتيجة طبيعة ، فقد أصبحت هذه الكلمة اليوم حديث الناس في محافلهم ، يكثرون من ذكرها ويتطلعون إليها شوقاً ويتمنون تحقيقها ، ولكنهم لا يعلمون طرق إيجادها وإبرازها إلى الوجود ولذلك تراهم يختارون من الطرق والمناهج الغريبة ما يستحيل به الوصول إلى ذلك المطمح الأسماى ، فمثلهم كمثل رجل يريد الوصول إلى أمريكا بالسيارة . والسبب الوحيد لهذا التفكير الفارغ أنهم قد تاقت أنفسهم لأسباب تاريخية وسياسية إلى شيء يدعى ويعرف باسم «الدولة الإسلامية» ، ولكنهم لم يمعنوا في المسألة ولم يفكروا فيها تفكيراً علمياً يرشدهم إلى وضعيتها الخاصة ، وكذلك لم يدققوا فيها تدققاً يدلهم على المنهاج المخصوصة التي لا بد منها لتكوينها . فالحاجة ماسة إلى أن نعني بهذه المسألة بالدرس والتحقيق العلمي النزيه ، حتى ينجلب الأمر ويندو الحق لكل ذي عينين .

## الارتقاء الطبيعي لنظام الدولة

والذين لهم أدنى إلمام بعلوم العمران يعرفون أن الدولة، مهما كان من وضعيتها لا تكون ولا توجد بالطرق الصناعية، فليست هي بالتي تصنع في مصنع ثم تنقل منه وثبتت في موضع آخر، بل إنها تنشأ في المجتمع نشوءاً طبيعياً لأسباب أخلاقية ونفسية وعمرانية وتاريخية وتفاعل هذه الأسباب فيما بينها، فتكون لها أمور أولية لازمة ومحركات اجتماعية ومقتضيات فطرية تجمع وتنقى حتى تبعث منها الدولة ابعاً، فكما ترون في المنطق أن النتيجة تابعة للقضايا وترتيبها، وكما تلاحظون أن المركب الكيماوي لا يتكون إلا بامتزاج الأجزاء المناسبة فيما بينها بوجه خاص، كذلك مما أجمع عليه علماء العمران<sup>(١)</sup> أن الدولة الراسخة البنيان نتاج طبيعية لمقتضى الأحوال والظروف المتجمعة في المجتمع، وأنه يتوقف - كذلك - تعين هيئة الدولة ووضعيتها الخاصة تماماً على تلك الأحوال والعوامل التي تقتضي تكونها. فكما لا يمكن أن يكون للقضايا صورة مخصوصة ثم تظهر منها بعد ترتيبها نتاج غير ما تستدعيها القضايا وترتيبها بوجه خاص، وكما لا يمكن أن تكون للأجزاء الكيماوية خصائص ثم يظهر بعد امتزاجها وتركيبها شيء مختلف خصائصه عما يقتضيه تركيب تلك الأجزاء ومتمازجها بصورة مخصوصة، وكما لا

(١) العمران هو ما يسمى بعلم الاجتماع، وابن خلدون أول من كتب في هذا العلم قاطبة. (المترجم).

يمكن أن تغرس شجرة الكمثرى ، ثم تظهر منها - بعد نموها واتمامها - ثمرات شجرة التفاح أو الرمان ، فكذلك ليس من الممكن أن تجتمع الأسباب لطراز خاص من الدولة ، وتكون طرق عملها أيضاً مما يلائم ذلك الطراز ونمائه وازدهاره ، ثم حينما تبلغ كمالها أو تكاد ، بعد مجاوزتها جميع مدارج الرقي والنهوض ، تظهر في صورة غير التي تقتضيها تلك الأسباب والعوامل . لعمري الحق إن ذلك لا يمكن أبداً ، كما بيّنته آنفاً .

ولا يحسب أحد أنني أريد بهذا القول إثبات الجبر ونفي الاختيار والإرادة الإنسانية ، لأنه مما لا مراء فيه أن لأعمال الأفراد والجماعات يداً نافذة في تعين وضعية الدولة ، ولكن الذي أريد أن أؤكده في هذا المقام أنه لا بد من جمع أسباب تلائم طبيعة الوضعية المنشودة للدولة وفطرتها الخاصة وانتهاج طريق للعمل يوصل إليها ، فلا جرم أن تقوم حركة تلائمها في طبيعتها ، وأن تتهيأ السيرة الفردية والأخلاق الاجتماعية حسب ما تقتضيه الغاية المنشودة ، وكذلك لا بد لها من زعامة وعمل اجتماعي وفق ما تتطلبه هيئة ذلك النظام الخاص الذي نحن بصدده إيجاده ، فإذا تجمعت هذه العوامل والأسباب تفاعل بعضها في بعض وعلا شأنها وقوى أمرها بعد مراس وصبر عظيم ، حتى لتكاد تندفع اندفاع السيل ، ولا يبقى في مكمنه نظام آخر أن يقوم في وجه المجتمع الذي تولد من تفاعل تلك الأسباب والعوامل ، فحينذاك يحل محله النظام المنشود الذي

سعت في إيجاده وتكوينه تلك الأسباب القوية والعوامل المؤثرة النافذة ، فمثلك كمثل بذرة تعيش إلى ما شاء الله من مدة في بطن الأرض ثم تخرج على وجه الأرض شجرة تنموا وتكبر حتى تصير باسقة ، وتشمر من الأثمار ما تنزع إليه بنيتها الفطرية .

إذا أمعنت النظر في ما قلت وسبرت غوره ، وتبين لك الأمر وعرفت أن الأمة التي تبغي نظاماً للدولة خاصاً ، ثم رأيتها تناقضه في زعامتها وسيرتها الفردية والجماعية وفي المناهج والسبل التي تختارها لنفسها ، ومع ذلك ترجو أن تظفر به يوم تظفر ببغيتها وتبلغ قصدها ، فلا شك أنها أمة بلاء لا حظ لها من صواب الفكر وسداد الرأي .

### الدولة الفكرية :

فلننظر الآن في الدولة التي نسميها « الدولة الإسلامية » ، ما هي وضعيتها الخاصة ؟

فأول ما يظهر لنا من خصائص الدولة الإسلامية التي تمتاز بها عن غيرها أنه ليس لعنصر القومية<sup>(١)</sup> حظ في إيجادها وتركيبها ، وإنما هي دولة فكرية مؤسسة على مباديء وغايات

(١) ينبغي أن لا يغيب عن بال القاريء أن القومية الممقوته في الإسلام هي التي تدعى اليوم Nationalism وهي فكرة سياسية تناقض مباديء الإسلام كما لا يخفى . أما القومية المترادفة مع كلمة (الجنسية) Nationality فلا مشاحة فيها ، لأن الإسلام لا يحول بين المرء وعطفه علىبني قومه وعشائره وتودده إليهم . (م. الندوي) .

معينة واضحة . ونظرية الدولة الفكرية هذه ما زالت ولا تزال غريبة لا يعرفها العالم ولم يستأنس بمزايها ، وذلك أن الناس ما كانوا يعرفون فيما مضى من القرون والأجيال من الدول إلا ما يؤسس على دعائم البيوتات أو الطبقات ثم عرفوا فيما بعد الدول القائمة على دعائم السلالة أو القومية ، أما الدولة الفكرية القائمة على مباديء وغايات بحيث من قبلها وأعرب عن استمساكه بها أصبح مشاركاً في تسيير دفتها من غير أن يُنظر إلى جنسيته أو سلالته ، فمما لم يخطر على قلب بشر وما اتسعت صدور العالم الضيقة لمثله قط .

فال المسيحية قد تراءت لها صورة منها مبهمة غامضة ، ولكنها لم يتَسَّنَ لها نظام فكري تام يمكن أن تؤسس الدولة على قواعده ، وكذلك تجلت للناس لمحنة من الدولة الفكرية في الثورة الفرنسية ولكنها ما لبثت أن اختفت في ظلمات القومية . وكذلك قامت الشيوعية تبُث الدعاية لمبدأ الدولة الفكرية في أول أمرها وقد سعت في تأسيس دولة على أساس هذا المبدأ حتى بدأ العالم يستأنس به ويتفطن لما يشتمل عليه من حسنات ، إلا أنه قد دبَّ دبيب الوطنية الملعونة في عروقها أيضاً . فالإسلام هو المنهاج الفكري الوحيد الذي يمتاز من بين الأفكار والمذاهب - منذ أقدم عصور التاريخ إلى يومنا هذا - بأنه يقيم على أساس الفكرة فحسب نظاماً للدولة مطهراً من العصبيات الجنسية وأقدارها ، ويدعو الناس كافة إلى الإيمان بهذه الفكرة والانضواء تحت لوائها حتى

تشكل دولةً فكريةً غير مقيدة بجنس ولا قوميةٍ.

ولا شك أن مثل هذه الدولة عجيبة في وضعها غريبة في هيئتها والعالم من حولها سائر في طريق غير طريقها ، ومن ثم ترى أن أبناء العصر - حتى المسلمين أنفسهم - قaudون عن التفطن لمزاياها وإدراك جميع ما تتضمنه من المحاسن والمنافع ، فالذين ولدوا في بيوت المسلمين وترعرعوا فيها لكنهم تثقفوا بثقافة أوروبية واقتبسوا نظرياتهم وأراءهم في العمران والمجتمع من تاريخ أوروبية وسياساتها وعلومها العمرانية ، لا تقبل أذهانهم هذه الفكرة الإسلامية أصلًا ، ومن ثم ترى أنه لما انتقل زمام الأمر إلى أمثال هؤلاء في الإقطرار التي تتمتع بنوع من الاستقلال ومعظم أهلها من المسلمين لم يجدوا أمامهم فكرة غير فكرة الدولة القومية ، لأنهم لم يكن لهم علم بالإسلام ومبادئه ونظمه الخالدة ، ولم يقروء أسماعهم شيء من تصور (مفهوم) الدولة الفكرية ، وكذلك شأنهم في بلادنا الهندية<sup>(١)</sup> فإن المسلمين الذين تثقفوا من أهلها بالثقافة الغربية يستعصي عليهم إدراك هذه الحقيقة السامية ، فإنهم وإن كانوا يلهجون بذكر الدولة الإسلامية ، مضطرون بطبيعتهم وثقافتهم أن لا يهتدوا إلا إلى الدولة القومية ، وكل ما يقع اختيارهم عليه من مناهج الفكر لا يخرج عن دائرة الفكرة القومية ، وكل ما ينهجونه من سبيل لا

(١) أثبتت هذه المحاضرة سنة ١٣٥٩ هـ ، ١٩٤٠ م كما أشرنا إليه في

يكون إلا سبيل القومية ، فلأجل ذلك تراهم لا يهمهم اليوم إلا أن ينتقل زمام الأمر إلى الأمة التي تسمى بال المسلمين أو على الأقل يحصل لهم نفوذ سياسي (سلطة سياسية) في ناحية من نواحي هذا القطر العظيم .

وكلما فكر هؤلاء وبحثوا في الطريق التي توصلهم إلى مطمحهم القومي لا يتجلى لهم إلا المنهاج التي تختارها أمم العالم عامة لتحقيق مطالبها السياسية ، وذلك أن يُجمع كل رطب ويابس من عناصر الأمة على رصيف واحد ويُتخذ من تلك العناصر الصالحة والفاسدة كتلة متضامنة تُنفتح فيها روح القومية ، ويكون لهم سلطة مركزية ، وحرس قومي وجند قومي ، وت تكون لهم دولة قومية في الأقطار التي يكون لهم فيها الأغلبية عملاً بالمبدأ الديمقراطي المعروف « الحكم للأغلبية » . وأما البلاد التي يكون فيها عددهم أقل من غيرهم فيريدون أن تضمن لهم المحافظة على حقوقهم وخصائصهم القومية كما تحب الأقليات القومية في سائر بلاد العالم أن تحافظ على خصائصها القومية ، ويكون لهم أسمهم معينة في مناصب الحكومة وفي دوائر التعليم والانتخاب ، ويُنتخبوا نوابهم بأنفسهم ويشاركون في تشكيل الوزارات من حيث هم أمة مستقلة بالمعنى العصري الديمقراطي .

فهؤلاء المسلمون القوميون يفعلون كل ما تفعل الأقوام الأخرى ولا يترجون من ذلك أي تحرّج ، ولكنهم يستغلون كلمات الأمة والجماعة والمملة والأمير وطاعة الأمير ، وغيرها

من الكلمات المصطلح عليها في الشرع ، ولكنهم - لما تطعوا به من فكرتهم الإسلامية القومية - لا يفهمون من هذه المصطلحات إلا ما يريدونه من معانٍ دينهم الجديد « دين القومية » وقد ساعدتهم حسن الحظ إذ وجدوا تلك المصطلحات الملائمة لأفكارهم في ما وجدوا بين أيديهم من كتب الشرع فاستخدموها لإخفاء ما في أنفسهم من الفكرة المناقضة للإسلام تحت ستار هذه الكلمات والمصطلحات الشرعية .

إذا عرفت ما ذكرت من طبيعة الدولة الفكرية ووضعيتها الخاصة فلا يأخذنك شيء من العجب إذا قلت : إن مثل هذه الفكرة ومثل هذه الحركة وبرنامج العمل لا تصلح أن تكون نواة لمشروع الدولة الفكرية أو أساساً لبنيانها فضلاً عن أن تكون عوناً في إكمال بناء هذا الصرح العظيم وإتمامه ، بل الأصح أن كل جزء من أجزاء تلك الفكرة وذلك البرنامج معول من معاول الهمم ، يأتي بنيان الدولة الفكرية أن الدولة التي تقوم على أساسها لا تنظر إلى الأقوام والقوميات أو العشائر والقبائل بل إنما تنظر إلى الإنسان بعين الإنسانية ، وتعرض على الناس كافة مباديء وغايات مبنية واضحة وتقول لهم « إن سعادتكم وفلاحكم في أن تؤسسوا نظام المدنية ونظام الحكم على تلك القواعد ، بحيث كل من قبلها يكون نصيبيه في إقامة هذا النظام وإدارته مثل نصيب سائر المؤمنين بهذه الفكرة سواء بسواء » . فقل لي بربك ، كيف يقوم بهذه

الدعوة من تطبع فكرته ولسانه وأعماله وحركاته بطابع القومية والتعصب لها ؟ فإنه قد أغلق على نفسه باب الدعوة للإنسانية عامة وأوقع نفسه في ورطة من الخطأ في أول خطوة . والأمم والشعوب التي أعمها التعصب القومي والتي لا تتنازع فيما بينها ولا تتحارب إلا لأجل القومية ، والدول القومية إذا أردنا أن ندعوها إلى مباديء الإنسانية السامية وقواعد السعادة البشرية فهل يكون من المعقول أو نكون على حق إذا شرعنا في هذه الدعوة بالمطالبة بالحقوق القومية والدولة القومية لأنفسنا ؟ وماذا يكون رأيك في رجل أراد أن يقوم بحركة منع الناس عن المقاضاة والتحاكم ، فبدأ دعوته برفع قضية إلى المحكمة بنفسه ؟ !

### الخلافة الإلهية :

والمزية الثانية للدولة الإسلامية أن الأساس الذي يقوم عليه بناؤها تصور (مفهوم) حاكمية الله الواحد الأحد ، وأن نظريتها<sup>(١)</sup> الأساسية أن الأرض كلها لله وهو ربها والمتصرف في شئونها ، فالأمر والحكم والتشريع كلها مختصة بالله وحده ، وليس لفرد أو أسرة أو طبقة أو شعب بل لا للنوع البشري كافة شيء من سلطة الأمر والتشريع ، فلا مجال في حظيرة الإسلام ودائرة نفوذه إلا لدولة يقوم فيها المرء بوظيفته خليفة الله تبارك أسماؤه ، ولا تتأتى هذه الخلافة بوجه

(١) من شاء شرح هذه النظرية وبيانها فليراجع رسالتنا «نظرية الإسلام السياسية» .

صحيح إلا من جهتين : إما أن يكون ذلك الخليفة رسولاً من الله ، أو رجلاً يتبع الرسول فيما جاء به من الشرع والقانون من عند ربه .

فالذين آمنوا بهذا القانون وأظهروا استعدادهم لاتباعه والعمل به هم سواسية في إدارة أمر الخلافة ، وإنما ينظر في أمر الخلافة وتدبير شؤونها بشعور من المسلمين جميعاً : أن كل واحد منهم - فرادي وجماعات - مسئول عند الله الذي لا يغرب عنه مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض ، وهو الذي يعلم سرائر النفوس وكوامن الصدور والذي لا يعجزه أحد في حياته ولا بعد مماته ، وأنه ما أقيت إليهم مقاليد الخلافة لينستبعدوا عباد الله ويأمر وهم بالخنوع لهم أو يفرضوا عليهم ضرائب فادحة ليبنوا بها مبانٍ شاهقة لأنفسهم ، وليستغلوا مناصبهم وسلطتهم لاتباع الشهوات والانغماس في ملذات الحياة ، بل إنما أقيت على عواتقهم مسؤولية الخلافة لتنفيذ القانون الإلهي العادل في عباده . فالذي ينبغي أن يذكروه دائماً أنهم إن قصرروا في اتباع هذا القانون أو القيام بواجب تنفيذه أو أدخلوا في أعمالهم شيئاً من الأثرة أو الأنانية أو التعصب أو المحاباة أو الخيانة ، فلا جرم أنهم سيعاقبون عند الله في الآخرة ولو فاتتهم العقوبة في هذه الحياة الدنيا ونجحوا في التخلص منها بحيلة أو مكيدة .

والبنيان الذي يقوم على أساس هذه النظرية يختلف عن الدول الالادينية اختلافاً كلياً في بنيتها وطبيعته وهيئتها التركيبية ،

والدولة التي تقوم على أساسها تحتاج في تأسيس بنيانها وإدارة شئونها إلى عقلية مخصصة وخلق مخصوص وسيرة مخصوصة ، فجنودها وشرطتها ومحاكمها وضرائبها وخطتها الإدارية وسياساتها الخارجية وقوانينها للسلم وال الحرب كلها تختلف اختلافاً كلياً عن أمثالها في الدول الالادينية ، فقضاء هذه الدول ورؤساه محاكمها ليسوا بآهل لأن يناظر بهم أي عمل - مهما كان حقيراً - في محاكم الدولة الإسلامية ، وكذلك رؤساء الشرطة في تلك الدول لا يستحقون أن يفرض إليهم في الدولة الإسلامية حتى ولا وظيفة شرطي من عامة الشرط . وقاد العساكر وأمراء الجنود فيها لا يمكنهم أن يتجندوا في الجيش الإسلامي . وأما وزراء خارجية تلك الدول الالادينية فلا عجب إذا سيقوا في الدولة الإسلامية إلى السجن عقاباً لهم على ما اقترفوه من الكذب وما ابتکروه من أساليب المكر والخدع فضلاً عن أن يتولوا منصباً من مناصب المسؤولية فيها .

وبالجملة فإن كل من أعد لإدارة الدول الالادينية وربّ تربية خلقية وفكرية ملائمة لطبيعتها لا يصلح لشيء من أمور الدولة الإسلامية ، فإنها تتطلب وتنقاضي أن يكون سائر أجزاء حياتها الاجتماعية ، وجميع مقومات بنيتها الإدارية من الرعية وال منتخبين والنواب والموظفين والقضاة والحكام وقاد العساكر والوزراء والسفراء وناظار (مديرى) مختلف الدوائر والمصالح ، من الطراز الخاص والمنهاج الفذ المبتكر ، وهي

تطلب بسجيتها رجالاً يخسون الله ويغافون حسابه ، ويؤثرون الآخرة على الحياة الدنيا ، والنفع والضرر الخلقيان عندهم أثقل في الميزان وأرجح كفة من النفع العاجل والضرر اللاحق في الحياة العاجلة ، وهم يمسكون في كل حال بما وضع الله من دستور وبما سنّ لهم من منهاج للعمل للأبد ، وهم يسعون دائماً وراء ابتغاء مرضاه الله ، ولم يتخذوا من أغراضهم القومية والشخصية والشهوات سلطاناً على أنفسهم ، وظهروا أنفسهم من ضيق النظر والتعصب الأعمى ، ولا تأخذهم نشوة الكبراء إذا آتاهم الله نصيباً من الملك والسلطان ، ولا يمدون أعينهم إلى زهرة الحياة الدنيا ونعيها ، وليسوا بجُوّعٍ إلى الثروة والجاه ، وإذا امتلكوا خزائن الأرض كانوا أمناء ببرة ، وإذا أقيمت إليهم مقاليد الأمر حرّموا النوم على أنفسهم وقضوا الليالي ساهرين حراساً لتكون الرعية في مأمن على أنفسهم وأحوالهم وأغراضهم ، وإذا دخلوا أرضاً غزاة فاتحين أمن أهلها منهم وما خافوه على أنفسهم وأموالهم وأغراضهم بل وجدوا كل جندي منهم حافظاً لعزم وشرفهم ، ذاباً عن حريمهم ، ومع ذلك لهم سمعة حسنة وكلمة مسموعة في السياسة الدولية بحيث تعتمد الأمم على حبهم للحق والعدل وتشق بوفائهم للعهود ورعايهم للذمم . فهؤلاء وأمثالهم ومن في طبقتهم يمكن أن تكون منهم الدولة الإسلامية ، وهم الذين يقدرون على إدارة أمرها وتسيير دفة شؤونها . وأما عباد الشهوات وطلاب الدنيا الدنيئة

الذين يتبعون ما يسمى اليوم « بمذهب المنفعة » والذين من دينهم أن يضعوا مباديء جديدة بين كل حين وأن إرضاءً لشهواتهم وأغراضهم ومسايرة لمنافعهم الذاتية أو ماربهم القومية ، والذين لا يخافون الله ولا يرجون الآخرة ، بل ليس نصب أعينهم إلا النفع العاجل والرقي المادي في كلّ ما يأتون من عمل وما يتخذونه من خطة ، فهو لاء لا يصلحون أن يفوض إليهم أمر الدولة الإسلامية ، بل الحق أن مثلهم فيها كمثل أرضية في خشبة تأكلها أكلًا وتهدمها بزوالها من مكانها .

### سبيل الانقلاب الإسلامي :

إذا عرفت ما ذكرت من وضعية الدولة الإسلامية ، فتعال نفكر فيما عسى أن يكون من سبيل لتحقيقها والوصول إليها ، فالدولة لا تكون إلا وفق ما يتهيأ لها من العوامل الفكرية والخلقية والمدنية في المجتمع كما قلت في مفتاح الكلام ، فكما لا يمكن أن تكون الشجرة منذ أول أمرها إلى أن يتم نماؤها شجرة كمثري أو ليمون مثلاً ، ثم إذا آن آوان إثمارها انقلبت شجرة تفاح أو رمان ، كذلك الدولة الإسلامية فإنها لا تظهر دولة إسلامية بطريقة خارقة للعادة ، بل لا بد لإيجادها وتحقيقها من أن تظهر أولاً حركة شاملة مبنية على نظرية الحياة الإسلامية وفكرتها ، وعلى قواعد وقيم خلقية وعملية توافق روح الإسلام وتوائم طبيعته . يقوم بأمرها رجال يظهرون استعدادهم التام للاصطدام بهذه الصبغة المخصوصة من

الإنسانية ، ويسعون لنشر العقلية الإسلامية ويبذلون جهودهم في بث روح الإسلام الخلقية في المجتمع .

ثم يقوم على هذا الأساس نظام للتعليم والثقافة يهيء رجالاً مطبوعين بطبع الإسلام الخاص ، ويتخرج بفضله المؤرخون المسلمون وال فلاسفة المسلمين ، والمسلمون الحاذقون في العلوم الطبيعية والاقتصادية والمالية ، والذين لهم حظ وافر في القانون والسياسة وفي كل فرع من العلوم والفنون ، من الذين امتزجت الفكرة الإسلامية بلحومهم ودمائهم ، والذين تشققت أذهانهم واتسعت مداركهم اتساعاً يؤهلهم لتدوين نظام للأفكار والنظريات ومنهاج كامل للحياة العملية مبني على مباديء الإسلام وقواعده ، والذين آتاهم الله من الموهبة والمقدرة ما يمكنهم أن يقارعوا به أئمة الفكر ممن لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ويجادلوا به حتى يبسطوا سلطان سموهم الفكري على عقولهم وأذهانهم ويرغموهم على الاستسلام لزعامتهم الفكرية والعقلية . ثم تأخذ هذه الحركة تنمو صُعداً ، مع ما لها من السيادة الفكرية والعقلية ، مكافحة ومقاومة للنظام الباطل المعوج السائد في المجتمع الإنساني ، لأنه في مثل هذا الكفاح والمقاومة يُمتحن القائمون بالدعوة وحاملوا لواها بأنواع من المصائب والشدائد ، فيقاسون الآلام والأهوال ضرباً وقتلاً وإجلاء عن الوطن ، ويبذلون مهجهم وأرواحهم بكل صبر وجَلَد وإخلاص وعزم قوي ، ويتلون بالشدائد ويفتنون ، فيخرجون

منها كالتبّر المسبوك . وإنهم خلال هذا الكفاح ، وطوال مدة هذا النضال والصراع يُمثّلون - بكل ما يقولون وبكل ما يعملون - النظرية التي قاموا بالدعوة إليها ، ويظهر من كل ما يصدر عنهم من قول أو عمل أن الدولة الفكرية التي يدعوا إليها أمثال هؤلاء الرجال الذين قد استولوا على الأمد في الصدق والعفاف وصفاء السريرة والإخلاص في العمل والاستمساك بالمبادئ والتجرد عن الأغراض والشهوات - لا بد أن يكون فيها سعادة للبشر وسلام ودعة للإنسانية المغذبة ، فهناك تنجذب إلى هذه الدعوة أئمدة الذين يوجد فيهم شيء من الخير والصلاح وأما أصحاب الطباع الفاسدة والذين في قلوبهم مرض ممن يتبعون الأهواء والشهوات فسوف تختفي أصواتهم ويضمحل نفوذهم شيئاً فشيئاً بإزاء تيار الحركة الجارف وسيرها الحثيث ، وهكذا يحدث انقلاب عظيم في أفكار العامة وتعطش الحياة الاجتماعية إلى هذا النظام المخصوص من الحكم وهناك لا يستطيع أن يحيا في هذا المجتمع التأثير المتبدل نظام آخر غير النظام الذي أعدت له المعدات . وتهيأت له العوامل . ولعمري الحق إن هذا النظام الجديد إذا قام وتشكلت هيأته مرة فلا يعوزه رجال أكفاء للمناصب العديدة المتشعبية في إدارة الحكومة من الموظفين إلى النظار (المديرين) والوزراء والقّواد ، وذلك بفضل منهاج التعليم والثقافة الذي أجملت الإشارة إليه آنفاً .

هذا هو طريق الانقلاب الإسلامي والسبيل الفطرية

لتحقيق فكرة الدولة الإسلامية . ولا يخفى على من له إلمام بتاريخ الانقلابات والتطورات في الأمم قديماً وحديثاً أن كل نوع من الانقلاب يستدعي حركة وزعامةً وعملاً وشعوراً اجتماعياً وبيئة خلقية تلائمه ، فالثورة الفرنسية مثلاً كانت محتاجة إلى ذلك الأساس الفكري والخلقي الذي أوجده (روسو) و(فولتير) و(منتسيكيو) وأمثالهم من مفكري فرنسا ، والانقلاب الروسي الشيوعي ما كان ليظهر ويبرز إلى عالم الوجود إلا بالنظام الفكري الذي شيد بنائه ووطدت دعائمه زعامة (كارل ماركس) و(لينين) و(تروتسكي) وجهود مئات من دعاتهم ومتطوعيهم الشيوعيين الذين أشربوا في قلوبهم الشيوعية وتطبعوا بطابعها ، وكذلك النازية الألمانية لم تكن لترسخ أصولها إلا في أرض غذّاها المفكرون أمثال (هيجل) و(فيشته) و(غوتة) و(نيتشه) وغيرهم بنظرياتهم وأفكارهم وأوجدوا لها بيئة خلقية ونفسية ومدنية مخصوصة ، وسقاها هتلر ورفاقه بزعامتهم العبرية الجبارة .

فكم ذلك شأن الانقلاب الإسلامي فإنه لا شمر شجرته ولا تؤتي أكلها إلا إذا قامت حركة شعبية على أساس النظريات والأحكام القرآنية ودعامة سيرة محمد ﷺ وسته الطاهرة ، تقوم هذه الحركة الشعبية وتنهض وتقوى حتى تُغيّر بجهادها المستمر العنيف أسس الجاهلية الفكرية والخلقية والنفسية والثقافية السائدة في الحياة الاجتماعية وتأتي بنيانها من القواعد . والذي يصعب على إدراكه ما يزعمون من حدوث انقلاب إسلامي إثر حركة قومية نمت وازدهرت من جراء

تفاعل هذا المنهاج الثقافي والتعليمي العقيم الذي أنماه علينا بكلكله منذ زمن ، والذي شيد صرحوه الموجع على أساس الأخلاق المنفعية<sup>(١)</sup> وفلسفة الذرائع<sup>(٢)</sup> فحسب ، وإنني لا أؤمن بمثل الخوارق والمعجزات التي كان يؤمن بها مسيو رينو<sup>(٣)</sup> رئيس وزراء فرنسا سابقاً ، بل الذي أعتقده أن النتائج ما هي إلا تبع لما يؤتى به من محاولات وما يبذل لها من جهود .

### الأهانة المعسولة :

يرى عامة المسلمين في بلادنا أن تنظيم صفوف المسلمين إنما هو شفاء لكل داء ، ويظنون أن سبيل الوصول إلى الدولة الإسلامية أو « الإسلام الحر في الهند الحرة » إنما هو أن يجتمع كل من يُعدُّ من أفراد الأمة المسلمة الحاضرة منضوين تحت لواء واحد ، عاملين تحت زعامة مركزية واحدة . ولكن الحقيقة أن ذلك منهاج قومي خالص ، فإن أي أمة من الأمم العالم إذا أرادت إعلاء شأنها والنهوض بأمرها لا تختار إلا نفس الخطة التي اختارها المسلمون اليوم ، ولا فرق في ذلك بين الهند والألمان والإنكليز ، وإن زعيمًا متهالكاً

(١) التي لا تقصد في أعمالها إلا مجرد المنفعة .

(٢) المذهب العملي الذي يقضي بصحة الأعمال أو فسادها حسب النتائج التي تظهر في هذه الدنيا ( م. الندوي ) .

(٣) قام مسيو رينو يخطب من إذاعة باريس وذلك قبل سقوط فرنسا بأيام في الحرب العالمية الثانية - وكان رئيس وزرائها وقتئذ - فقال : « الآن لا ينجي فرنسا إلا معجزة ، وأنا أعتقد بالمعجزات » .

في حب قومه ، حاذقاً في المداولات الدبلوماسية ، عارفاً بدقة السياسة العملية وبنيات طرقها ، كيساً ماهراً في تنفيذ الأمر وتسير دفة الحكم ، يصلح أن يكون زعيمًا لأية أمة تطمح إلى ارتفاع شأنها ونهوض كلمتها بين الأمم سواء كان ذلك الزعيم هندكياً كأمثال غاندي وجواهر لال نهرو أم أوربياً مثل هتلر وموسوليني ، وإن مئات الألوف من الشبان الذين يطعون قائهم بداعي النزعة القومية ويظهرون استعدادهم للنضال والكافح تحت لواء زعيمهم ، ليقدرون حقاً أن ينهضوا بأمتهم ويرفعوا راية مجدها سواء في ذلك آمنوا باليابانية أم الصينية أم الجermanية ، فإن القوانين الطبيعية للنهوض بالقومية وإعلاء كلمتها واحدة لكل أمة وفي كل زمان . فإن كان المسلمين يعتبرون الإسلام قومية عنصرية تاريخية ولا يطمحون بأبصارهم إلا إلى إعلاء شأن تلك القومية العنصرية المتوارثة ، فلا جرم أن الخطة التي اختاروها هي الحق والصواب ، ولا يبعد أن يتمنى لهم بذلك أن ينجحوا في تأسيس دولة قومية أو ينالوا على الأقل حظهم الموفور المنشود في ادارة الدولة الوطنية وأما أن يُرجى من هذا المنهاج وهذه الخطة أن تكون لنا عوناً في الوصول إلى غاية « الانقلاب الإسلامي » ومطعم « الدولة الإسلامية » ، فذلك من باب الأماني المغسولة ، بل الحق أن كل خطوة في هذا السبيل وعلى هذا المنهاج لا تكون إلا خطوة متقدمة تُرجعنا إلى الوراء وتبعينا عن غايتنا .

وغير خاف أن الأمة التي تسمى اليوم بال المسلمين قد جمعت بين أحضانها كل رطب وبايس من الأفراد والرجال ، فقد يوجد فيهم كل ما يوجد في الأمم الكافرة من أنواع الطبائع والأخلاق ، وهم يسابقون الكفار ويزاحمونهم بالمناقب في شهادة الزور في المحاكم ، ويبارونهم في أخذ الرئى وارتكاب دور البغاء وارتكاب السرقة والتجرؤ على غيرها من الأخلاق الذميمة ، وكذلك يسيرون في كسب معايشهم وابتغاء رزقهم سير الكفار ، فانت ترى أن المحامي المسلم يدافع عن موكله المحامي الكافر ، وهو يعرف أن قضيته باطلة وأن الحق في الجانب الآخر ، يدافع عن الظالم وقلبه حال من خشية الله ، وهكذا تجد الغني المسلم إذا أثرى والموظف المسلم إذا تولى منصباً يأتيان كل ما يائيه الغني الكافر والموظف المشرك من المنكرات وسبيئات الأعمال .

فالآمة التي وصلت إلى هذا الدرك الأسفل من الانحطاط الخلقي إذ حشرت كل غث وسمين من أفرادها في زمرة واحدة كما تجمع السود والبيض من الغنم في قطيع واحد ؛ ورَوَضَتها على رَوَغان الشعالب أو دربتها على افتراس الذئاب بتربية سياسية أو تمرين عسكري ، فربما ينفعها ذلك في الاستيلاء على الغابات وتنفيذ الأمر والنهي في سباعها الضواري ، إلا أنه لا يلائم طبيعة الانقلاب الإسلامي ولا يجدي شيئاً في مهمة إعلاء كلمة الله وإقامة دينه . فمن ذا الذي يعترف لهم بسمٌّ أخلاقهم ويؤمن بشرف سيرتهم ؟ وأية

عين تغضّ لهم إجلالاً وإكباراً؟ ومن ينجذب قلبه إلى الإسلام إذا رأهم وشاهد ما هم عليه من العادات والتقاليد؟ وكيف يدخل الناس في دين الله أفواجاً متأثرين بأخلاقهم الزركية؟ وأية أمة تذعن لموهبيهم وسجايهم وتعترف لهم بالسيادة الروحية؟ وفي أي أرض تستقبلهم الشعوب وترحب بهم ترحيب العبيد والبؤساء بمن ينقدتهم من براثن العبودية والشقاء؟ .

إن إعلاء كلمة الله والدعوة إلى القيام بها تحتاج إلى رجال ذوي صلاح ، يتقون الله في السر والعلن ، ممن لا يلهيهم عن العمل بالشريعة والاستمساك بعروتها شيء من مطامع الدنيا ولا تصرفهم عن ذلك العقبات والشدائد . ولا يهم الدعوة بعد ذلك هل برب للعمل أمثال هؤلاء الرجال من الذين ورثوا الإسلام عن آبائهم أو ممن قبلوا هذه الفكرة بأنفسهم . وأيم الحق إن عشرة رجال من أمثال هؤلاء أرجح كفة وأثقل وزناً في ميزان الدعوة الإسلامية من الآلاف المؤلفة من ضعاف الأخلاق الذين تقدم ذكرهم آنفاً فالإسلام ما به من حاجة إلى خزانة من النقود الزائفة المموهة المطبوع عليها بطبع الدنانير ، بل هو ينظر في النقود ومعدنها قبل أن يفتتن بمعانها وبريقها ، وذلك ليعرف روبيتها من جيدها وزائفها من صحيحها ، فدينار واحد من الذهب الخالص أثمن في نظره بكثير من القناطير المقنطرة من النقود الزائفة . ثم إن الزعامة التي تستدعيها مهمة إعلاء كلمة الله زعامة لا يمكن أن تباع

وتشترى في سوق المطامع والشهوات ، فلا تتضعضع ولا تتجلجج ولا تنحرف قيد أنملة عن المباديء ، التي قامت بالدعوة إليها وحملت لواءها بيدها ، ولو هلك المسلمون كلهم جوعاً أو قُتلوا صبراً دفاعاً عن تلك الخطة المستقيمة والعزمية القوية الجبارة وتأييدها لها .

وأما الزعامة التي لا تهتم إلا بالنفع العاجل ولا تنظر إلا في مصالح قومها ، وتنتهج كل منهج يعود بالنفع المادي على شعبها ، وتنبذ مبادئها وأصولها وراء ظهرها إذا رأت الفائدة العاجلة فيما ينافضها ، والتي لا يُرى عليها مسحة من تقوى الله والأخلاق الزكية . فلن تصلح للوصول إلى الغاية الجليلة التي يطمح إليها الإسلام .

ثم إن منهج التعليم وال التربية الحاضر الذي وضعه قواعده حسب القول الشائع : « در مع الدهر كيف دار » لا يمكن أن يكون ملائماً لطبيعة الإسلام وخدمة الدين القويم الذي يقضي على الناس ويفرض عليهم أن يلتزموا الطريق الذي أوضحه الله في كتابه ، ويعضوا عليه بالنواجد مهما كان من استداد الأخطار والأهوال . وإنني على مثل اليقين في نفسي من أنه لو خُوّل المسلمون اليوم أن يؤسسوا دولة لهم في بقعة من بقاع الأرض لما استطاعوا أن يقوموا بإدارة شئونها وتسخير دفتها وفق المباديء الإسلامية ولا ليوم واحد ، فإنكم معشر المسلمين ، لم تعدوا المعدات الازمة ولا هيأتكم العوامل الكافية لتنشئة رجالكم وشبابكم على الطراز

المخصوص للتفكير والأخلاق الذي تحتاج إليه الدولة الإسلامية لتسخير دفة أمرها وتنظيم دوائرها العديدة المتشعبة من الشرطة والقضاء والجند والخارج والمعارف والشئون المالية والسياسية الخارجية ، ولا جرم أن هذا التعليم الذي يلقنهُ الطلاب في الكليات والجامعات العصرية اليوم يقدر على تخریج العمال والموظفين بل القضاة والوزراء للحكومات القائمة على مباديء غير مباديء الإسلام . ولكنه للأسف - وعسى أن لا يسوئكم إذا قلت بصرامة ووضوح - لا يستطيع أن يُعد للمحاكم الإسلامية خادماً من خدامها ، أو يخرج للشرطة الإسلامية شرطياً من عامة الشرط . ولا يختص ذلك بالتعليم العصري وحده ، فإن منهاج تعليمنا القديم الذي لم يؤمِّن بعد بدورة الأرض يماثل التعليم العصري في هذا الباب . وقد بلغ من عقمه وتحجره في هذا الشأن أنه لا يقدر أن يهيء للدولة الإسلامية في العصر الحاضر قاضياً واحداً أو وزيراً للمالية أو رجلاً يقوم بوزارة الحرب أو مديرًا للمعارف أو سفيراً لخارجيتها . فقل لي بربك ماذا أقول في الذين يلهجون بذكر «الدولة الإسلامية» ثم لا يعدون لها معداتها ولا يتذரعون لها بشيء من الوسائل ، سوى أنهم لم يعرفوا حقيقة «الدولة الإسلامية» ولم يدركوا معزهاها أصلاً .

ومن الناس من يقول بتأسيس دولة قومية للمسلمين ولو غير مستندة إلى قواعد الشريعة الغراء ، يقولون به ويدعون إليه ويعتمدون هذه الفكرة في المرحلة الأولى ، ويزعمون أنه

إذا تم لهم تأسيس دولة قومية يمكن تحويلها تدريجياً فيما بعد إلى دولة إسلامية بوسائل التعليم والتربيه وبفضل الإصلاح الخلقي والاجتماعي ولكن شهادات التاريخ والسياسة وعلوم العمران تُفند مثل هذه المزاعم وتعدّها من قبيل المستحيلات ، وإن نجح مشروعهم كما يزعمون ، فلا شك أنه يكون معجزة ، فإن نظام الحكومة له أصل ثابت في الحياة الاجتماعية ، كما قلت في مُفتاح هذا المبحث ، فلا يمكن أن يحدث انقلاب ثابت في نظامها بطريق من الطرق إلا إذا سبّقه تبدل في الحياة الاجتماعية . ولنضرب لك مثلاً الخليفة العادل الزاهد « عمر بن عبد العزيز » رحمه الله فإنه - وإن كان وراءه عدد غير قليل من التابعين وأتباعهم - ما رزق نجاحاً في مهمته ، لأن الحياة الاجتماعية في عصره لم تكن مستعدة بأجمعها لما كان يريد من الإصلاح . وهذا « المأمون بن الرشيد » ، كبير ملوكبني العباس ودُرّة تاجهم ، أراد أن يحدث شيئاً من التغيير في نظام الحكومة ، أوضاعها الظاهرة دون مبادئها وأصولها ، ولكن لم يتحقق له ما أراد ، وكذلك الملكان العظيمان من ملوك الهند المسلمين « محمد تغلق » (٧٢٦-٧٥٢هـ) « وعالماكير » (١٠٦٨-١١١٨هـ) على ما كانوا عليه من الورع والتجرد عن المطامع والشهوات الدنيئة ، لم يتمكنا من إحداث أي تغيير في نظام الحكومة .

وقد كان هذا كله في عصر الملكية المطلقة حينما كان للملك الأمر والنهي ، فليت شعري ! كيف يمكن أن تكون

دولة قومية مؤسسة على طراز الديمقراطية ، عوناً لنا ومساعداً في استكمال هذا الإصلاح الأساسي وإنجاز مهمته ؟ فإن السلطة في الحكومات الديمقراطية لا ينالها إلا من رضي عنهم الجمهور ووضعوا ثقتهم فيه ، فإن لم تكن العقلية الإسلامية والفكرة الإسلامية تغلغلتا في عروق الناخبين وامتزجتا بلحومهم ودمائهم ، وإن لم تكن الأخلاق والسمجايا الإسلامية الزكية مهوى أفندتهم ومقصد آمالهم ، وإن لم يكونوا مستعدين للاسلام والخضوع لذلك العدل الإلهي النزيه وتلك المباديء الثابتة الراسخة التي هي قوام الدولة الإسلامية وقطب رحابها ، إن لم يكن الجمهور متصفين بهذه المزايا ، فلا يمكن لمسلم تقيٌ صادق النزعة كامل الإيمان أن يُنتخب عضواً في مجالسهم النيابية والتشريعية بأصواتهم وآرائهم وإنما ينال السلطة والتغلب بهذه الطريقة كل من يشهد سجل الإحصاء الرسمي له بالإسلام ، وإن لم يعرف من الإسلام إلا اسمه وشهدت نظرياته وأعماله بالمرور عن الدين والجهل بمبادئه . ومعنى ذلك أنه إن انتقل زمام الأمر إلى أمثال هؤلاء الرجال ، لا يكون موقفنا في دائرة حكمهم إلا مثل ما يكون تحت الحكومات التي لا تدين بالإسلام ، بل الحق أن موقفنا في دائرة حكمهم يكون أكثر عنتاً ، وأسوأ حالاً ، لأن الدولة القومية التي اتخذت لنفسها شارة من الإسلام خداعاً ، تكون أجرأ بكثير من الدول غير الإسلامية على القيام في وجه الانقلاب الإسلامي واضطهاد القائمين به ، فالأعمال التي تعاقب عليها الدول غير الإسلامية بالحبس مثلاً لا تخرج تلك

الدول القومية من المعاقبة عليها نفسها بالإعدام والتفري . وضفت على أبالة أن زعماءها وقوادها لا يزالون مع هذا وذلك ، يُلقبون بالغُزاة المجاهدين في حياتهم ويُعدُّون من الشهداء الصالحين بعد مماتهم . فالخطأ ، كل الخطأ ، أن نظن أن مثل هذه الدول القومية يمكن أن تساعدنا في مهمتنا وتوأزنا في إحداث الانقلاب الإسلامي بوجه ما .

فالمسألة أمامنا الآن : أنه كان لا بد لنا في مثل هذه الدول القومية أيضاً من سعي وكفاح لتغيير أسس الحياة الاجتماعية وتشكيلها من جديد ، وإذا كان علينا أن نسعى وراء هذه الغاية ونواصل جهادنا في هذا السبيل باذلين مهجنا وأرواحنا من غير معونة من الدولة أو على الرغم من اضطهادنا وصدها عن سبيل الله - فما الذي يمنعنا من انتهاج هذا المسار والجري على هذه الخطة منذ اليوم ، وما لنا نضيع الأوقات سدى في انتظار الدولة القومية المرجوة المتسمة بالإسلام كذباً وزوراً ؟ ولماذا نُسَفِّهُ أحلامنا ونحمق أنفسنا بإضاعة قوانا وصرف مجهداتنا في سبيل إقامتها وتوطيد دعائهما ونحن نعلم علم اليقين أن تلك الدولة القومية ستكون عقبة كثيرة في سبيل غايتنا ، فضلاً عن أن تكون مؤازة لنا ومساعدة في مهمتنا ؟ .

### المنهاج المخصوص للحركة الإسلامية :

يحسن بي الآن أن آتي ببيان تاريخي يتضح به كيف يحدث تغيير جوهري في أساس الحياة الاجتماعية وكيف

يؤسس بنيانها من جديد لتشييد صرح الانقلاب الإسلامي كذلك أعرض عليكم المنهاج العملي المخصوص الذي يصعد بنا إلى المرتقى الذي نطمح إليه بأبصارنا في هذا الكفاح .

الإسلام في الحقيقة هو عبارة عن الحركة التي تريد بناء صرح الإنسانية بأسره على حاكمية الله الواحد الأحد ، وهذه الحركة جارية على سنن واحدة منذ أقدم عصور التاريخ ، وقادتها هم صفوة رجال الإنسانية الملقبون برسول الله ، فإن أردنا القيام بهذه الحركة والعمل على تسييرها ، فلا بد لنا من اتباع هؤلاء القواد وقفوا آثارهم ، لأنه ليس ، ولا يمكن أن يكون ، لهذا النوع من الحركة من برنامج عملي غير ذلك ، وحينما نشرع بهذا الصدد في تتبع معالم الأنبياء عليهم السلام ، والبحث عن آثار حياتهم ت تعرض سبيلنا عقبة عظيمة ، فإن كتب التاريخ لم تحفظ لنا عن تلك الرسل وعما قاموا به من عمل وما اتباعوه من خطة إلا نزراً قليلاً لا يروي الغليل ولا يشفي العليل .

نعم ! قد ورد في القرآن الكريم لمحات موجزة عن أعمالهم وطرق دعوتهم ، لكنها لا تؤدي الغرض المطلوب ، بحيث يمكن أن يُتَّخَذ على أساسها مشروع للعمل جامع . وأما العهد الجديد من الكتاب المقدس ، فلا جرم أنه يشتمل على أقوال معززة إلى السيد المسيح - عليه السلام - ضعيفة الإسناد ، يتضح منها بعض الوضوح كيف تدار الحركة

الإسلامية في بدأء عهدها ، وما هي المسائل التي تعرض لها في أول نشأتها ؟ ولكنه ما قُدِّر لسيدنا المسيح عليه السلام أن يجتاز المراحل التي تمر بها الحركة في أدوار نضوجها وبلوغها مراقي الكمال ، ومن ثم لا نجد فيما نسب إليه من الأقوال عيناً ولا أثراً من تلك المراحل والأدوار . فلم يبق من تلك الرسل إلا سيدنا ومولانا الرسول النبي الأمي محمد بن عبد الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فحياته المباركة هي المرجع الوحيد لاجتلاء وجه الحقيقة في هذا الشأن .

ولا أقول ذلك عن هوى في ذاته عليه السلام أو شغف بشخصيته فحسب ، بل الحق أن كل من يريد القيام بهذه الحركة والاطلاع على ما تجتازه من الأدوار المتشعبة مضطرب بطبيعة الحال إلى الاستقاء من عين سيرته الصافية . فإن محمداً - صلوات الله وسلامه عليه - هو القائد الوحيد من بين قواد هذه الحركة ، الذي نجد في سيرته الجليلة تاريخاً شاملأً لهذه الحركة من أول عهدها بالدعوة إلى تأسيس الدولة الإسلامية ، وكذلك نجد في مشكاة سيرته الطيبة ما يقتبس منه ويستضاء به في كل ما يعرض من المسائل والمشاكل بعد تأسيس الدولة ، من هيئتها ودستورها وسياساتها الداخلية والخارجية ونظم تسيير الإدارة - نجد في تاريخ حياته الكريمة معلومات تفصيلية مسندة وافية عن سائر هذه الأمور . وهذا أنا ذا أعرض عليكم صورة إجمالية لمنهج العمل المختار في هذه الحركة ، مستقيماً من ذلك المنهل الصافي ، ومستندأً إلى ذلك المرجع الوحيد ، وبالله التوفيق .

فالذي يعرفه القاصي والداني أن العالم كان مصاباً بأمراض خلقية وعمرانية واقتصادية وسياسية تقتضي طبيعاً نطاقياً يعالجها ويخفف من آلامها ، حينما بعث النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه داعياً إلى الله ، فهناك تسلط روما وفارس ، وهنالك تنافس وامتيازات بين مختلف طبقات البشر واستغلال اقتصادي ممقوت ، فوق كل ذلك الأخلاق الذميمة الفاشية في سائر أقطار العالم . وكذلك بلاد العرب نفسها لم تكن آمنة مطمئنة ، وفيها ما فيها من معضلات تحتاج في حلها إلى زعيم بارع حاذق بادواء الأمم ، فإن القوم كان قد عَمِّهم الجهل وغشِّيَّهم الانحطاط الخلقي والفقر والفوضى وما ينتبع عنها من الغارات والحروب الأهلية ، والبلدان الساحلية العربية إلى بلاد اليمن ومقاطعة العراق الخصبة كلها كانت خاصة للفرس ، وفي الشمال كان قد تسرب النفوذ الرومي إلى ثغور الحجاز ذاتها أو كاد ، وإن **تعجب فعجب** تغلغل اليهود الماليين في أعماق الحجاز واتخاذهم فيها لأنفسهم حصوناً منيعة حيث كانوا يأكلون الربا ويوقعون العرب في حبائدهم وينشبون أظافرهم - أظافر الربا الفاحش - في لحومهم وأبدانهم . وبإزاء شاطئها الغربي كان يرفرف لواء مملكة الحبشة النصرانية ، وهي التي كانت تولت كيد الغارة على مكة منذ قليل من السنين . وكذلك كان بأرض نجران بين الحجاز واليمن ، عصبة أخرى من النصارى ، متصلة بالحبشة بشتى العلاقات السياسية والاقتصادية . . كان هذا كله ولكن

القائد الذي اصطفاه الله من بين عباده لهدایة البشر ، لم يتعرض في أول أمره لإحدى تلك المسائل المفصلة العديدة المتشعبة ، بل قام في الناس يدعوهم ويهيب بهم بملء صوته أن يعبدوا الله وحده ويجتنبوا الطاغوت .

وما كان ذلك كذلك لأن هاتيك المسائل لم تكن في شيء من الخطورة أو مما لا يستحق الاهتمام به في نظر القائد ، بل الحق أنه تعرض لكل واحدة من تلك المسائل وأوجد لها حلاً ميسوراً فيما بعد ، كما يعرف كل من له أدنى إلمام بالتاريخ ، لكنه في أول أمره حصر جميع مجاهداته في بث هذه الدعوة ، صارفاً وجهه عما عداتها ، وذلك لأن كل نوع من أنواع الفساد الاجتماعي والخلقي الذي يحدث في المجتمع الإنساني إنما ينشأ - حسب ما يراه الإسلام عن علة أساسية واحدة ، وهي أن يجعل الإنسان نفسه مستقلّاً بأمره غير مسئول أمام أحد ، وبلفظة أخرى أن يتخذ نفسه إلهه أو يتخذ من دون الله أمراً مطاعاً يخضع له وينقاد لأمره ، سواء كان ذلك الأمر من البشر أم من غيره . وما دام هذا الفساد يسري في عروق الحياة الاجتماعية ، لا يمكن أن ينبع أي مشروع للإصلاح الظاهري في اقتلاع جرائم الشرور الفردية أو الاجتماعية فإن سددت ثلّمة ظهرت بجانبها ثلّمات أخرى ، فلا سبيل إلى الشروع في مهمة الإصلاح الحقيقي إلا بأن تُجرّد العقول من هوى الاستقلال بنفسها وشهوة الأنانية الكاذبة ويعُلّم الإنسان ويلقّن تلقيناً أن :

« هذا الكون الذي تعيش فيه وتتنفس لا يجري أمره من غير سلطان قاهر ، بل له ملك هو الحاكم المتصرف في شئونه ، وما حاكميته بحاجة إلى أن تسلم بها أو تعرف بها ، وكذلك لا تقدر أن تقضي عليها أو تتمكن من الخروج عن حدود ملكوته . فما تبجحُك بالاستقلال بازاء هذه الحقائق الثابتة إلا ظن خاطئ وغلطة حمقاء ، عائد ضررها عليك ، لا يجني شرها إلا أنت . فالعقل والشعور بالحقيقة الواقعية يقتضيان أن تطأطيء رأسك أمامه ، جلت قدرته وتعالى شأنه ، وتكون له عبداً قانتاً مطيناً لأوامره » .

وكذلك ينبغي أن تُعرض على الإنسان وجهة أخرى من تلك الحقيقة الناصعة : « بأنه ما من حاكم ولا ولی ولا ملیک مقتدر لهذا الكون إلا ذلك الإله الواحد الفرد الصمد ، وأنه هو الحاكم القاهر الذي لا معقب لحكمه ولا شريك له في الملك ، ولا ينفذ في السموات والأرض إلا أمره . فلا تكن إلا عبداً لله ولا تأتمر إلا بأمره ولا تسجد لأحد من دونه ، فإنه ليس هناك من صاحب جلالة ، فالجلالة كلها مختصة بذاته ، جل وعلا ، وليس هناك من صاحب قداسة ، فالقداسة بأسرها مركزة فيه ، تقدست أسماؤه ، وليس هناك من صاحب سمو ، فالسمو لا يستحقه أحد من دونه ، تعالى شأنه ، وليس هناك من صاحب سيادة ، فالسيادة بأجمعها مقتبسة من شرفه ، جلت قدرته وعظم شأنه ، ولا شارع من دونه ، فالقانون قانونه ، ولا يليق التشريع إلا بشأنه ولا يستحقه إلا هو ، ولا ملك ولا رازق ولا ولی إلا هو ، وليس من دونه من

يسمع دعاء الناس ويستجيب لهم . وليست مفاتيح الكبرياء والجبروت إلا بيده ، ولا علو لأحد ولا سمو في هذه الدنيا ، فكل من في السموات والأرض عباد أمثالك والرب هو الله وحده . فارفض كل نوع من أنواع العبودية والطاعة والخضوع لأحد من دونه ، وكن عبداً لله ، قانتاً مستسلماً لأوامره » .

فهذا أصل كل إصلاح وأُسُه ، وعلى هذا الأساس يقوم ويوسّس من جديد بنيان السيرة الفردية والنظام الاجتماعي كله على طراز خاص ، وبذلك يُحلُّ جميع ما حدث من المشاكل في المجتمع البشري منذ أبي البشر آدم إلى يومنا هذا ، وبذلك يفك كل ما يحدث من المشكلات في المستقبل إلى يوم القيمة ، وذلك بأسلوب فدّ مبتكر لم يسبق له مثيل .

قام سيدنا ومولانا الرسول النبي الأمي محمد بن عبد الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بدعوة هذا الإصلاح الأساسي من غير تهُيُّؤ سابق ومن غير أن يأتي بأعمال تمهيدية للشروع في هذا المقصود الأساسي . بل دعا الناس إلى ذلك مباشرة ، ولم يؤثر أن يسلك طرقاً ملتوية للوصول إلى الغاية المنشودة من هذه الدعوة بأن يأتي باديء ذي بدء بشيءٍ من الإصلاح السياسي والاجتماعي يستهوي به النفوس ويُسحر الألباب حتى ينال بذلك شيئاً من القوة الحاكمة ، فيتدرج منها ، مستخدماً إياها ، إلى الغاية المنشودة التي أراد أن يدعو الناس إليها . لا ، لم يكن هذا ولا ذاك ، والذي شاهده أن عبداً من عباد الله قام في بطحاء مكة وصاح في أهلها بأعلى صوته أن لا إله إلا الله ، ولم

يلتفت إلى شيء دون ذلك طرفة عين ، ولم يكن ذلك فحسب عن جرأة وتحمس في الدعوة خص الله الانبياء بهما ، إنما هو المنهاج الحقيقي للحركة الإسلامية والنهوض بها ، لأن النفوذ والسمعة التي تجلب بوسائل أخرى لا تُسمن ولا تغنى من جوع في هذا الأمر . والذين يعاونونك على أسس غير هذا الأساس - لا إله إلا الله - لا يمكنك أن تجد منهم عوناً يشد عضدك ويزارك في مهمة التشكيل الجديد المبني على هذا الأساس ، فلا ينفعك في هذا العمل إلا الذين ما دفعهم إليك إلا كلمة « لا إله إلا الله » ، الذين يجدون من أنفسهم ميلاً وانجذاباً إلى هذه الكلمة وحدها ، والذين اتخذوها أساساً لحياتهم وما أحبوا دعوتكم ولا نهضوا للكفاح معكم إلا على هذا الأساس . فالطراز المخصوص من الحكمة والأنة والتدبر ، الذي لا مندوحة عنه في القيام بالدعوة الإسلامية وتنظيم شؤونها ، يقتضي أن يكون الشروع في العمل بالدعوة إلى هذا التوحيد الخالص من غير تمهيد ولا موافقة .

فنظريّة التوحيد هذه ليست بعقيدة دينية فحسب كما تقدم ذكره آنفًا ، إنما تقضي هذه النظرية على نظام الحياة الاجتماعية المبني على أساس استقلال الإنسان بأمره أو حاكمية غير الله ولوحيته ، وتنقلع بها هذه الشجرة الملعونة من جذورها وينهدم هذا البنيان من أساسه ، ويقوم وينهض بُنيان جديد على أساس آخر غير هذا الأساس .

وهو لاء المؤذنون اليوم يؤذنون من مآذنهم خمس مرات

في كل يوم وليلة وينادون بأعلى أصواتهم : «أشهدُ أن لا إله إلا الله» ، وأنت ترى أن الناس على اختلاف أجناسهم وطبقاتهم يسمعون هذا النداء ولا تُقْضِي مضاجعهم لسماعه ، وذلك أن الداعي لا يعرف : إلام يدعو الناس ؟ ولا الناس يتقطّون إلى ما تَضمُّه الكلمة بين جنبيها من دعوة سامية وغاية جليلة ، ولكن لو علمت الدنيا ما يشتمل عليه هذا النداء من غاية بعيدة المدى ، وأن المنادي ينادي بعزم وإصرار ، لانقلبت الأرض غير الأرض ولتُنكرت الوجوه . وما يدريك كيف تستقبل الدنيا - الدنيا التي رضعت بلبان الجاهلية وترعرعت في مهدها - هذا النداء ، إذا عرفت أن المنادي يقول أن لا مِلْكَ إِلَّا اللَّهُ ، وَلَا حَاكِمٌ إِلَّا اللَّهُ ، وَلَا أَخْضُعُ لِحُكْمَةٍ ، وَلَا أَعْتَرُفُ بِدُسْتُورٍ ، وَلَا أَنْقَادُ لِقَانُونٍ ، وَلَا سُلْطَانٌ عَلَيَّ لِمَحْكَمَةٍ مِّنَ الْمَحَاكِمِ الدُّنْيَوِيَّةِ ، وَلَا أَطِيعُ أَمْرًا غَيْرَ أَمْرِهِ ، وَلَا أَتَقِيدُ بِشَيْءٍ مِّنِ الْعَادَاتِ وَالْتَّقَالِيدِ الْجَاهِلِيَّةِ الْمُتَوَرَّثَةِ وَلَا أَسْلَمُ شَيْئًا مِّنِ الْإِمْتِيَازَاتِ الْخَاصَّةِ ، وَلَا أَدِينُ لِسِيَادَةَ أَوْ قَدَاسَةَ ، وَلَا أَسْتَخْزِي لِسُلْطَةَ مِنَ السُّلْطَاتِ الْمُتَكَبِّرَةِ فِي الْأَرْضِ الْمُتَمَرِّدَةِ عَلَى الْعُقُوقِ ، وَإِنَّمَا أَنَا مُؤْمِنٌ بِاللَّهِ ، مُسْلِمٌ لَّهِ ، كَافِرٌ بِالْطَّوَاغِيْتِ وَالْأَلْهَةِ الْكَاذِبَةِ مِنْ دُونِهِ . فَمَا يَدْرِيكُ ، هَلْ تَسْمَعُ الدُّنْيَا وَأَهْلُهَا هَذَا النَّدَاءَ فَتُسْكَنَتْ عَلَيْهِ ؟ لَا ، لَا ، وَاللَّهُ ، إِنَّهَا تَنْقَلِبُ عَلَيْكُ عَدُوًا وَتَتَنَكِّرُ وَجْهَ أَهْلِهَا لَكَ وَيَعْلَمُونَ الْحَرْبَ عَلَيْكَ بِمُجَرَّدِ سَمَاعِ هَذِهِ الْكَلْمَةِ ، سَوَاءَ عَلَيْكَ أَرْدَتَ الْقَتَالَ أَمْ لَمْ تَرِدْ ، فَإِنَّهُمْ يَحْارِبُونَكَ لَا مَحَالَةَ وَيَتَرَقَّبُونَ لَكَ بِالْمَرْصَادِ ، وَمَا أَنْ يَسْمَعُوا الْمُؤْذِنَ يَؤْذِنَ بِهَذَا النَّدَاءَ

ال حقيقي ، إلا وترى الأرض تبدلت غير الأرض ، وتتجدد الناس حولك كأنهم تحولوا عقارب وثعابين ت يريد أن تلدغك ، أو انقلبوا وحوشاً ضاربة تتغى أن تتشب مخالبها في بدنك وتفترسك افتراساً .

وهكذا كانت الحال حينما قام النبي ﷺ يدعو الناس إلى هذه الكلمة ، فإن المنادي - صلوات الله وسلامه عليه - كان على علم بما يدعو إليه ، وكذلك الذين بلغتهم كلمته لم يخف عليهم ما ترمي هذه الكلمة من هدف ، فكل من أحسن بالخطر وأدرك ما عسى أن يصيبه من ضرر في شيء من مصالحه من جراء انتشار هذه الدعوة ، وثبت وثبة وشمر أذياله لإنخفات هذا الصوت المبارك وإطفاء هذا النور الإلهي ، أحسن السدنة والكهنة في هذا الصوت خطراً على سدانتهم وكهاناتهم ، ورأى رؤساء العشائر أن هذا النداء سبأته بنيان رئاستهم من القواعد ، وأدرك الرأسماليون والمتجحرون بأنسابهم وسلالاتهم أن هذا الشرف الذي استبدوا به من دون عامة الناس صائر إلى الانقراض لا محالة ، وكذلك هُواة القومية والذين ورثوا التقاليد عن آبائهم واتبعوها وعكفوا عليها كأنها أوثان بذاتها أحسوا بالخطر الداهم على تلك العادات العريقة .

وبالجملة أحسن كل من عباد هاتيك الأصنام المختلفة الألوان أن صنمه أصبح على شفا جرف هار ، وأن الطواغيت التي يعبدونها من دون الله محكوم عليها بالانقراض والفناء ،

فوقفوا في وجه الدعوة متخددين متساندين ، عاقدين العزم على قمعها وإلقاء العرائيل في سبيلها ، وذلك بعدهما كانوا يتناحرون فيما بينهم ويتقاتلون منذ أمد بعيد .

ففي مثل هذه الحال لم يستجب للدعوة إلا من كانت فطرته نقية مستعدة لقبول الحق وإدراك الحقيقة ، ومن كان مفطوراً على الديانة والصدق بحيث لا يبالى بعد ما عرف الحق وذاق حلاوته أن يقتحم الشدائـد ويركب الأهوـال ولا يحفل في سبيله بأن يقع على الموت أم يقع الموت عليه . ولا شك أن الدعوة كانت بحاجة إلى أمثال هؤلاء الرجال ، فالذين استجابوا لله ولرسوله باديء ذي بدء ما كانوا يتتجاوزون عدد الأصابع ، ثم جعل عددهم يزداد ، يأتون إلى النبي ﷺ فرادى وجماعات ، حتى جعلت الدعوة تنموا صعداً ، وبدأت المقاومة تشتـد كل يوم ، فمنهم من طرد من عمله وأبعد عن مكـاسب رزقه ، ومنهم من أخرج من داره ، ومنهم من فارقه أصدقاءـه وعارفـه وأقربـه الأدنـون ، ومنهم من ضرب ضربـاً مبرـحاً وحبـس في السـجن وسـحب على رـمال البـطـحـاء في الـظـهـيرـة ، ومنـهم من رـمي بالـحـجـارـة وقوـبـل بالـسـبـ والـشـتمـ على مـرأـى منـ النـاسـ وـمـسـمعـ ، ومنـهم من فـقـئـتـ عـيـنهـ وـشـجـ رـأـسـهـ ، ومنـهم من أـغـرـى بالـشـهـوـاتـ منـ النـسـاءـ وـالـأـمـوـالـ وـالـسـيـادـةـ والإـمـارـةـ وـأـطـمـعـ فـيـهاـ . لقد كان هذا كلـهـ وـلـمـ يـكـنـ عـنـهـ منـدوـحةـ ، لأنـ الـحـرـكـةـ إـلـاسـلـامـيـةـ ماـ كـانـتـ لـتـقـوىـ وـتـزـدـادـ نـمـواـ وـازـدـهـارـاـ إـلـاـ بـالـصـبـرـ عـلـىـ هـذـاـ الـبـلـاءـ وـتـلـكـ الـمـكـارـةـ ، وقدـ كانـ

من حسناً تلك الاضطهادات وثمراتها الأولى أنه ما كان ليتجزأ على تلبية هذه الدعوة والاستجابة لها من ضعفت عزيمته وسأله أخلاقه وطباعه فما استجاب لها إلا من كانوا خيرة السلالة البشرية وغرة الإنسانية وكانت الدعوة حينذاك جدًّا مفتقرة إلى أمثال أولئك الرجال النجباء ، والحق أنه لم يكن من سبيل تمييز الصالح من غير الصالح وانتقاء الصالحين من بين الجم الغفير من الناس إلا بأن يضطر كل من يلبي الدعوة إلى أن يجتاز تلك العقبة الشديدة ، عقبة الاضطهاد والتضييق القاسي الجائر .

و زد على ذلك أن الذين آمنوا بالله وبرسوله لم يقاسوا تلك الشدائيد وما صبروا على تلك المكاره لأغراضهم الذاتية أو لمنافعهم العائلية أو مطامحهم القومية . ففي سبيل الله ابتلوا بأنواع من الأذى من الضرب والجوع ، وفي سبيل الحق بذلوا مهجهم وأرواحهم ، وفي تلك السبيل المباركة أصبحوا كغرض تعاوره رماة السوء والجور من كل جانب . فكانت النتيجة أن ازدادوا إيماناً على إيمانهم وتكونت فيهم تلك العقلية الإسلامية الصحيحة التي كانت الحاجة إليها ماسة ، وكذلك تطبعوا بالأخلاق الإسلامية الزكية ، وما زالوا يزدادون حباً لله وصلابة في الدين وإخلاصاً في التفكير والعمل ، وتشبعت أرواحهم بالفكرة الإسلامية وامتزجت بلحومهم ودمائهم ، وكان تكون تلك العقلية الإسلامية الخالصة أمراً طبيعياً في « مدرسة الفتنة والشدائيد » هذه . فإن الرجل إذا بدأ

يُعمل ، واضعاً نصب عينيه مطمحًا جليلاً يقاسي في سبيله أنواعاً من الشدائِد من الضرب والحبس والجوع والتشريد والنفي ، ويُجتاز في هذا الكفاح مراحله العديدة وعقباته الشديدة المتشعبَة . . إذا قام بكل ذلك استشعرت نفسه ذلك المطعم الأسمى نتيجة لتلك التجارب الذاتية واصطبغت حياته كلها بصبغته ، وكأنَّي به تتحول شخصيته كلها إلى ذلك المطعم وتُفرغ في قالبه . ولأجل تنشئتهم على هذه السجية فرضت عليهم الصلوات الخمس ، حتى تظل أنظارهم مرتكزة على مطعمها الأسمى ، وتبقى عزائمهم معقودة على الغاية المنشودة ، وتقوى عقידتهم بتجديد عهد الولاء والطاعة لمن بيده ملَكوت السموات والأرض ، ويزداد ذكرهم حاكمة الله العزيز الذي أسلموا له وجوههم . . فرضت عليهم ليزدادوا ثقة وإيماناً بأنَّ الله الذي عاهدوه على امثال أوامره في هذه الحياة الدنيا إنما هو عالم الغيب والشهادة ، وأنَّه مالك يوم الدين ، وأنَّه هو القاهر فوق عباده ، فتطمئن قلوبهم بطاعته ولا تمر بها خاطرة من طاعة غير الله أبداً .

فالذين سبقوه غيرهم إلى الإسلام وأمنوا بكلمة الله كانوا يُربُّون على هذا الطراز .

ومن جانب آخر كانت هذه التربية الفذة المبتكرة أكبر مساعد في انتشار الدعوة وظهور كلمتها ، فإن الناس كانوا يشاهدون بأم أعينهم أنَّ نفراً من أنفسهم يُفتنون ويُؤذنون بالضرب والحبس ويُخرجون من ديارهم فلا يتضعضعون ولا

تنزلزل أقدامهم ، فيرجع أولئك إلى أنفسهم يتساءلون : لم هذا التعذيب ؟ وعلام هذا التضييق والاضطهاد ؟ وإذا استيقنت أنفسهم أن مثل هذا البلاء لم يأت هؤلاء في سبيل الشهوات من النساء والبنين والقناطر المقنطرة من الذهب والفضة ، وأنهم ما يُفتنون مثل هذه الفتنة قضاءً لماربهم الذاتية ، وإنما يذوقون ما يذوقون من العذاب لكلمة حق تجلى لهم صدقها ، وانكشفت لهم آياتها . . . إذا استيقنت أنفس كل ذلك تطلعت إلى استطلاع ذلك الشيء الذي يُؤذى القوم في سبيله ويتحملون لأجله هذه الشدائيد الهائلة ، وإذا قيل لهم إن ذلك الشيء ليس إلا الكلمة واحدة هي « لا إله إلا الله » ، كلمة أحدثت فيهم مثل هذا الانقلاب الصالح ، فهي التي لأجلها فارقوا نعيم الحياة ، وهي التي يُضحيون في سبيلها بالأنفس والأموال والأولاد وبكل ما في هذه الحياة الدنيا من مُتع وملذات ، إذا قيل لهم ذلك وعرفوه انجلت العميات عن قلوبهم ، وانقشع كل ما يغشى أفئدتهم من سحب الجهل ، فيقع ذلك الحق من قلوبهم موقع الغيث من التربة الصالحة ، ومن ثم ترى أنه لم يستكبر منهم عن دعوة الحق إلا من أعمته نعمة السيادة الجاهلية وتعظُّمها بالأباء ، أو التهافت على مطامع الدنيا وشهواتها ، وأخذ الناس يتهافتون على الدين الحق وينجذبون إلى الدعوة ، فمنهم من انجذب إليها بمجرد سمعها ، ومنهم من سعى سعى يقاومها ويدفعها عن نفسه حيناً من الزمن ثم خضع لجلال الحق ، حتى أنه لم

يبق في الجاهلية إلا من حُرم الأمانة ونراة الرأي . وفي خلال تلك المدة مُثُلت الدعوة ومبادرتها وما تدعوه إليه من إصلاح شامل ونظام للحياة جامع .. مُثُلتها صاحبها والقائم بأمرها صلوات الله عليه وسلم ب حياته الشخصية أجمل تمثيل ، حتى كان يتراءى للناظر روح الإسلام الحقيقي في كل ما يصدر عنه عليه من قول أو فعل ، وأمكنتهم أن يروا الإسلام ممثلاً في مرآة أخلاقه الزكية وحياته الطيبة الطاهرة ، وهذا موضوع جليل يحتاج إلى شيء من الشرح والتفصيل ، ولكن ضيق نطاق المقام لا يسمح بذلك ، إلا أنني مفض إليكم بأمور عديدة مهمة منه ، متوكلاً إلي حجاز حسب ما أستطيع :

كانت زوجه خديجة بنت خويلد رضي الله عنها من أغنى الناس في الحجاز وأكثرهم ثراءً ، وكان النبي عليه يتجرّ بماليها ، وذلك قبل انبثاق فجر النبوة . ولكنه لما اصطفاه الله للرسالة وبدأ يدعو الناس إلى كلمة الحق ، أخذت تجارتة في الكساد ، ولم يكن بد من ذلك ، لأنه عليه قد تفرّغ لأداء مهمة الرسالة وانقطع للدّعوة ، وانقلبت العرب كلها عدواً له ولدعوته . وأما ما اذخره هو وصاحبته البارّة الكريمة من أموال التجارة ، فقد جادا به في سبيل الدّعوة وأنفقا كله في سنين عديدة عن سخاءٍ وطيب نفس ، حتى إنه آل الأمر إلى أن النبي عليه لما ذهب إلى الطائف ليدعوا أهلها إلى كلمة الله ودينه الحق ما تنسى له أن يجد راحلة - حتى ولا حماراً -

يركبها في طريقه إليها ، وهو هو الذي كان بالأمس من أغنى تجار الحجاز وأكثرهم مالاً وجهاً .

جاءه ناس من قريش فقالوا : « إن كنت ت يريد بما جئت به من هذا الأمر مالاً جمعنا لك من أموالنا حتى تكون أكثرنا مالاً ، وإن كنت إنما تريد به شرفاً سودناك علينا حتى لا نقطع أمراً دونك ، وإن كنت تريد به ملكاً ملكوناك علينا ، وإن كنت تريد امرأة نزوجك أجمل نسائنا ». عرضوا عليه ذلك ، ولكن الذي اصطفاه الله لإنقاذ البشر من براثن الكفر والجهل والبؤس والشقاء ، ولি�ضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم ، لم يرض عن دعوته بديلاً ، ورضي بنصيبيه من قومه أن يقابل بالسب والشتم ويؤذى بأنواع الشدائيد والشتم ويؤذى بأنواع الشدائيد والآلام ، فأجابهم قائلاً : « مالي وما تقولون ؟ ما جئت بما جئتكم به أطلب أموالكم ولا الشرف فيكم ولا الملك عليكم ، ولكن الله بعثني إليكم رسولاً وأنزل علي كتاباً وأرادني أن أكون لكم بشيراً ونذيراً فبلغتكم رسالة ربى ونصحت لكم ، فإن تقبلوا مني ما جئتكم به فهو حظكم في الدنيا والآخرة ، وإن تردوه علي أصبر لأمر الله حتى يحكم الله بيني وبينكم » .

مر الملا من قريش برسول الله ﷺ ، وعنه صحيب وبلال وعمار وغيرهم من ضعفاء المسلمين ، فقالوا يا محمد : « أرضيت بهؤلاء من قومك ؟ أهؤلاء الذين من الله عليهم من بيننا ؟ أنحن نصير تبعاً لهؤلاء ؟ أطرد هم ، فلعلك

إن طردتهم أن تتبعك». ولكن الذي خصه الله من بين رسالته برسالة الإنسانية الكاملة والقيام بالعدل والقسط بين الناس ، أبي أن يطرد الضعفاء والمساكين من مجلسه لأجل هؤلاء الأشراف المتبرجين بسيادتهم ، الشامخين بآنوفهم .

لم يحفل النبي ﷺ في سبيل الدعوة ونشر كلمتها بشيء من مصالح بلاده أو قومه أو عشيرته أو أسرته . لم يهتم منها في قليل ولا كثير ، وهذا هو الذي جعل الناس يستيقنون أنه <sup>عَزَّ ذِيَّةُ الْمُنْذَنِ</sup> إنما قام لسعادة المجتمع البشري قاطبة ، وهذا الذي جذب إلى دعوته أنساً من كل جنس ومن كل أمة . فإنه لو عناه وشغله أمر أسرته وارتفاع شأن بنى هاشم من أهله لما كان من الميسور أن يقبل على دعوته غير بنى هاشم من العرب ، ولو كان من همه أن يحمي قريشاً من غيرهم ويذود عن سيادتهم السياسية لما أمكن أن يُلْبَّي دعوته قبائل العرب من غير قريش ، ولو كان من مهمته إعلاء كلمة العرب ورفع منار القومية العربية لكان من المستحيل أن يأوي إلى كنفه وينضوي تحت لوائه بلال من الحبشة وصهيب من الروم ، وسلمان من الفرس . فمما لا مرية فيه أن الذي جذب الناس جميعاً إلى هذه الدعوة ، أعلاهم وأدنهم ، أسودهم وأحمرهم ، إنما كان حبه الخالص لها ، ونجرده التام من كل نوع من أنواع الأغراض الذاتية والعائلية أو القومية والوطنية .

ولما أذن الله لنبيه ﷺ ، بالهجرة من مكة المكرمة فَوَضَّعَ جميع الودائع التي أبعدها أعداؤه من بنى قومه إلى

علي ابن عمه أبي طالب موصياً إياه ببردها إلى كل واحد منهم . فالذى لا يهمه إلا حطام هذه الدنيا الدنيئة يستبد في مثل هذه الظروف بكل ما تصل إليه يده ويعده مغامن حلوة ، ولكن العبد القانت لله جعل همه أن يؤدي الأمانات إلى أهلها من خصومه الذين كانوا يتربصون به الدوائر ويت حينون منه الفرص ، وذلك حينما كانوا أجمعوا أمرهم على قتله والكيد به . وهذا هو الخلق العظيم الذي كان له أثره في نفوس العرب ، وربما كان أدهشهم لجلال منظره وعظم شأنه . ومن أجل ذلك يظهر لي أنهم حينما بربوا لقتاله ، <sup>بصيحة</sup> ، بعد عامين من ذلك وناهضوا صفوف المسلمين وجهاً لوجه في وقعة بدر ، لم يكونوا مطمئنين إلى ما خر جوا له من القتال ، بل الذي أراه وأجزم به أن ضمائرهم ربما كانت تؤنبهم على ما جاءوا له وتقول لهم : « ما بالكم ؟ من تقاتلون ؟ أتقاتلون رجلاً لا ينسى حقوق البشر حتى ولا في الساعة التي يريد فيها الخروج من بين قوم واقفين له بالمرصاد متلهزين الفرصة للفتك به » ولعمري إنهم ، وإن قاوموه بأيديهم وحاربوا بأسلحتهم تعتناً وعندناً لا بد أن يكونوا قد أحسوا وخزاً في ضمائرهم وحزناً في نفوسهم على ما اجترؤوا عليه من قتال الأمين المأمون المشهود له بالصدق والعفاف وطهارة الأخلاق . وأي عجب ، إذا كان ذلك عاملًا من العوامل الخلقية التي سبّبت هزيمة الكفار يوم بدر .

وبعد كفاح عنيف وجihad متواصل استمر ثلاثة عشر عاماً

قد آن للإسلام أن يؤسس دولة صغيرة في المدينة ، على منورها ألف تحية وسلام ، وذلك حينما تهيا له زهاء ثلاثة رجال من الأصحاب ، الذين قد رُبِّيَ كل واحد منهم تربية إسلامية كاملة بحيث يستطيع أن يقوم بما يفُوض إليه من الأعمال ، قيام المسلم الصادق بواجباته ، وكان هؤلاء الرجال من أصحاب النبي ﷺ مستعدين إذ ذاك للاضطلاع بأعباء دولة إسلامية وإدارة شئونها . فأقيمت الدولة وأسس بنائها . وعاش بعد ذلك النبي ﷺ عشر سنين يقوم بشئون الدولة ويشرف على إدارتها بنفسه . ففي هذه المدة الوجيزة درَّب أصحابه على تنظيم دوائر الحكومة وإدارة كل فرع من فروعها على المنهاج الإسلامي المستقيم . وفي خلال هذه المدة نضج التفكير الإسلامي وانتقل من دور الفكرة الممحضة إلى نظام للمدينة شامل تبين فيه للناس كل ناحية من نظم الإسلام الإدارية والثقافية والقضائية والاقتصادية والمالية والاجتماعية ، وتجلى للملأ كل جانب من سياستها الدولية وخطتها في السُّلْم والحرب ، وُوضعت المباديء والقوانين لكل فرع من فروع الحياة ، وأجريت تلك المباديء على الحياة العملية ونفَذت فيها ، وُأعِدَّ العاملون للجري على هذا المنهاج والعمل بهذا الطراز الخاص بالتعليم والتربيَّة والتجارب العملية . فمثل هؤلاء «الحكم الإسلامي» تمثيلًا تحولت بفضله تلك الدولة المدنية الصغيرة في ثمانين سنة إلى دولة عظيمة بسطت جناح رحمتها على بلاد العرب كلها . فكلما رأى الناس الإسلام متمثلاً في حياتهم ، متجلياً في مرآة أعمالهم اليومية وشاهدوا

نتائجه في صورة بارزة ملموسة ، استيقنت أنفسهم أن لا رجاء للسعادة البشرية إلا في كنفه ولا موئل للإنسانية المعدبة إلا في ظله . وهناك ترى أنه قد صدق بالدعوة ودان بها ، حتى الذين وقفوا في وجهها وحاربوا أعواماً طوالاً وعارضوها بكل وسائلهم فآمن بالله خالد بن الوليد وعمرو بن العاص وعكرمة بن أبي جهل ، ودخل في دين الله أبو سفيان ابن حرب ، وخضع لعظمة الدعوة وجلالها وحشى ، قاتل عم النبي ﷺ وأخيه في الرضاعة حمزة بن عبد المطلب ، وكذلك استسلمت لأمر الله زوج أبي سفيان ، آكلة الأكباد ، هند بنت عتبة<sup>(١)</sup> واضطرت إلى الانقياد والإذعان لمن لم يكن أحد أبغض إلى قلبها منه .

ومما يؤسف له أن المؤرخين قد أعادوا وأبدوا في ذكر الغزوات حيث جعل الناس يزعمون أن هذا الانقلاب العظيم في بلاد العرب إنما حدث بالحروب والمعارك الدامية ، ولكن الحق الذي لا مراء فيه أن الحروب التي حمي وطيسها في بلاد العرب بين دعاة الحق وخصومه لم يمتد لهبيها إلا بضع سنين ، وأن المعارك التي سخرت لأمر الإسلام أمة باسلة من أحلas الحروب كالعرب ، لم يقتل فيها إلا ألف وبضع مائة رجل من كلا الجانبيين . وإن كان لك علم بتاريخ الثورات في العالم ، لما وسعك إلا الاعتراف بأن هذا الانقلاب الذي ما

(١) في كتب السيرة أن هندا بقرت بطن سيد الشهداء حمزة رضي الله عنه وجدبت بين يديها كبده وجعلت تلوكها بأسنانها فلا تستطيع أن تستسيغها .

أريق فيه الدم إلا تحلة للقيم جدير بأن يُسمى انقلاباً سلبياً ،  
 ثم لم يتغير بهذا الانقلاب طراز إدارة البلاد فحسب ، بل  
 الحقيقة أنه قد تبدلت به أيضاً العقليات ، ووجهات الأنظار ،  
 ومناهج التفكير ، وطرق المعيشة والأخلاق والعادات وقد  
 تغيرت تغيراً تاماً ، وبالجملة قد انقلبت الأرض ، أرض  
 العرب ، ظهراً لبطن وتحولت الأمة بأسرها تحولاً تاماً .  
 فالذين كانوا يأتون الفاحشة من رجالهم أصبحوا حماة  
 لأعراض النساء ، والذين كانوا يعاقرون الخمر عادوا دعاة  
 لإلغاء المسكرات واستئصال شأفتها والذين كان دينهم  
 التلصص وقطع الطريق بلغوا من الورع والعفاف مبلغاً جعلهم  
 يتحرجون من الأكل عند أصدقائهم حذراً أن يكون من قبل  
 أكل المال بالباطل ، إلى أن أنزل الله في كتابه ما جعلهم  
 يطمئنون إلى أنه لا جناح عليهم فيما طعموا في مثل تلك  
 الظروف ، والذين كان من شيمتهم شنُّ الغارات والاعتداء  
 على حقوق الناس صعدوا أعلى معارج الزهد والتقوى ، حتى  
 أنه لما فتحوا عاصمة بلاد الفرس وجَد جندي من عامة  
 جنودهم التاج الكسرويَّ الذي يناهز ثمنه ملايين الدنانير فأسر  
 به إلى أمير الجيش في الليل المظلم مخفياً إياه تحت كسامه  
 المرقع ، عسى أن لا يراه أحد فيكون له حسن الأحدثة بهذا  
 الحدث الجليل ويشوب صدقه وإخلاصه شيء من شوائب  
 الرياء ، والذين ما كانوا يقيمون وزناً للنفس البشرية ويسفكون  
 الدماء في غير طائل ويئدون بناتهم وفездات أكبادهم بأيديهم

بلغوا من شعورهم بحرمة النفس أن أصبحوا لا يقدرون أن ينظروا إلى طائر صغير يراق دمه من غير شفقة ولا رحمة ، والذين ما كانوا من قبل من الأمانة والعدل في شيء ، أصبحوا ببررة يضرب المثل بأمانتهم وتعففهم ، حتى أنه لما ذهب لجباية الخراج عاملهم إلى يهود خير بعد ما انقادت لأمر الإسلام وخضعت له وقدّموا له مبلغاً كبيراً من المال ليخفف عنهم بعض ما عليهم من خراج الحكومة ، أبى أن يقبل الرشوة ورفضها رفضاً باتاً بل شطر جميع ما أغلّته أرضهم في ذلك العام شطرين وخَيَّرْهم أن يأخذوا أيهما شاءوا . ولما رأت اليهود من العامل هذه المعاملة الغريبة أخذ العجب منهم مأخذًا عظيماً واستولت عليهم الدهشة حتى صاحوا قائلين ( ما قامت السموات والأرض إلا بمثل هذا العدل والقسط ) ، ونبغ فيهم ولاة وأمراء ما كانوا يسكنون في قصور الحكومة ، بل يعيشون بين الرعية في مثل بيوتهم ، وكانوا يمشون في الأسواق على أرجلهم ، ولم يكن لهم حرس على أبوابهم ، حتى أنه كان ميسوراً لكل فرد من أفراد الشعب أن يزورهم في أية ساعة من ساعات الليل والنهار ، ونبغ فيهم من القضاة من قضى لرجل من اليهود على الخليفة نفسه حينما رفع الخليفة القضية إلى المحكمة ، قضى لليهودي ولم يقبل دعوى أمير المؤمنين ، لأنه لم يتمكن من تقديم الشهود على دعواه غير ابنه ومولاه ، ونبغ فيهم من قواد العسكر من ردّ الجزية برمتها إلى أهل مدينة - وهي حمص من مدن الشام - حينما اضطر

إلى إخلائهما لمصلحة حربية ، مصريحاً لهم بأنهم - المسلمين - كانوا أخذوها جزاءً منعهم فوجب ردّها للعجز عن هذه المنشة ، قائلاً : ( قد شغلنا عن نصرتكم والدفع عنكم فأنتم على أمركم ) . فما كان جوابهم إلا أن تأثروا بصنعه هذا وصاحوا قائلين « لولا يُتكم وعدلكم أحب إليّنا مما كنا فيه من الظلم والغشم ، ولندفعن جند هرقل عن المدينة مع عاملكم » ، ونبغ فيهم من السفراء من دخل بلاط رئيس قواد العساكر الإيرانية ، والجمع حافل غاصّ بأعيان القوم وأمرائهم ، فمثل مبادئ الإنسانية الخالدة والإسلامية الكاملة تمثيلاً رائعاً ، آخذًا بمجامع القلوب وانتقد ما شاهد هنالك من الفوارق بين الطبقات وعلو بعضها على بعض انتقاداً صريحاً جديراً بالموقف ، ويعلم الله كم من جنود الفرس ورجال عسكرهم ممن حضروا ذلك الحفل واستمعوا إلى كلام السفير المسلم ، وشاهدوا موقفه الرائع ، أحسوا بجلال دين الإنسانية وتأثروا بعظم شأنه في ذلك الموقف الرهيب ذاته ، ونشأ فيهم من الرعية من بلغ من شعوره بالمسؤولية الخلقيّة أن كان أحدهم يقترف جنائية فيأتي الأمير ويعترف له بجنايته ويُلْعَن عليه أن يُجري عليه حدود الله ولا يتهاون في أمره ، وهو يعلم علم اليقين أنه تعدى حدّاً من حدود الله ، يعاقب صاحبه بقطع اليد أو يُرجم بالحجارة حتى يهلك ، وذلك ليتظهر من أرجاس الإثم الذي اجترحه ولا يأتي ربه سارقاً أو زانياً . ونشأ فيهم من الجنود من كانوا لا يقاتلون ابتغاءً للرزق ، بل كانوا

يحاربون على نفقتهم إعلاً للكلمة التي آمنوا بها لا يريدون جزاءً ولا بديلاً ، ولا يستأثرون بما تناهه أيديهم من الغنائم بل يأتون بها كلها إلى أمير الجيش ليقضى فيها حسب ما نزل به التشريع .

رأيتك تحسب أنه كان من الممكن حدوث مثل هذا الانقلاب العظيم في الخلق الاجتماعي والعقلية الجماعية بالحرب وحدها؟ وها هي ذي صفحات التاريخ مائلة بين عينيك ، فهل تجد فيها من نظير لمثل هذا التحول المدهش المعجز في المجتمع الإنساني بفضل السيف؟

ومن الغريب المدهش الذي يُقضى منه العجب أنه ما أسلم في ثلاثة عشر عاماً إلا زهاء ثلاثة وأربعين رجلاً ولكنه في العشر السنين الأخيرة قد أسلمت بلاد العرب كلها ودخلت في طاعة الله . وهذه معضلة يستعصي على الناس حلها فيلجهنون إلى تأويلات بعيدة يأبها العقل السليم ، والحال أن الأمر بين جلي لا غموض فيه ولا إبهام ، وذلك أنه ما دامت لم تكون أوضاع الحياة ونظمها وفق التفكير الجديد فما كاد الناس يفطنون لما يدعو إليه هذا القائد الفذ وما يريد بناءه . ومن ثم زالت تلك الأوهام والظنون التي كانت تقلبهم ذات اليمين وذات الشمال .

فمن قائل في دعوته : إن هو إلا شاعر أو ساحر أو كاهن ومن قائل : إن بالرجل جنة ، ومنهم من يزعم أن صاحب الرسالة له أوهام وأحلام خدعته عن نفسه وزينت له الأقوال

وأفانين الأخيلة . وهكذا ذهبوا في شأن الدعوة وصاحبها مذاهب بعيدة عن الحقيقة ، غارقة في لحج الأوهام . فما آمن باديء ذي بدء إلا من وهم الله من الذكاء وتوقد الفهم وال بصيرة ما جعلهم قادرين على استجلاء وجه السعادة البشرية من وراء هذه الدعوة ، ولكنه لما تشكل نظام للحياة شامل وكملاً بناؤه على أساس هذا التفكير وشاهدوا بأم أعينهم ثمراته العملية ولمسوها بأيديهم . علموا أن هذا هو الشيء الذي كان يقاسي في سبيله ذلك العبد القاتل لله أنواعاً من الأهوال والشدائد ، فترزق بنيان المكابرة واللجاجة ولم يعد ممكناً أن تثبت لها قدم بعد ذلك فقد حصص الحق وانكشف الغطاء عن وجه الحقيقة وأصبح من المستحيل لمن له عينان ، وجعله الله فيهما من نور ، أن ينكر هذا الحق الصريح والحقيقة الملجمة .

هذه هي سبيل الانقلاب الاجتماعي الذي يريده الإسلام وهذا هو طريقه ، وعلى هذا الطراز يتبدىء ، ويمثل هذا التدريج يترقى . ومن الناس من يحسب حدوث هذا الانقلاب معجزة خارقة للعادة ، ويقول أنى لنا بمثل هذا الآن ؟ فإنه لن يتم إلا على يد نبي من الأنبياء ، ولكن دراسة التاريخ تدلنا من غير شك على أن حدوث ذلك الانقلاب كان أمراً طبيعياً ، فإننا نشاهد فيه ربط الأسباب بمسبياتها وصلة المقدمات بنتائجها .

فإن جرينا اليوم في عملنا على ذلك المنهاج ، فلا بد أن

تظهر تلك النتائج بعينها التي ظهرت من ذي قبل . اللهم إلا أنه يحتاج إلى إيمان صادق وشعور إسلامي وحنيفية كاملة وانقطاع إلى المطعم وعزم راسخ ونضجية بالعواطف الشخصية وتجرد عن الأماني والأمال الذاتية . يحتاج هذا العمل إلى كل ذلك ، وإلى رجال أولى عزم وجَلْد من الدين قالوا ربنا الله ثم استقاموا ولم يلتفتوا بعد ذلك إلى شيء في قليل ولا كثير ، والذين لا يتزحزرون قيد شعرة عما وضعوه نصب أعينهم من الغاية العليا ، مهما يكن من تقلبات الحوادث في الدنيا ، والذين يشرون الحياة الدنيا بالأخرة ويُضَحُّون في سبيلها بكل ما يتراءى لهم من آمال رقيهم ومستقبل معايشهم ولا يتحرجون من القضاء على آمالهم وأمال آبائهم وأقربائهم الذين يتمنون لهم المستقبل الظاهر في هذه الحياة الدنيا ويرجون منهم المعونة في تقديم أود حياتهم المادية والذين لا يحزنهم مفارقة ذوي القربي والاصدقاء ، والذين يقابلون بصبر وجَلْد كل ما يعترض دون غايتهم من العقبات من البيئة والحكومة والقانون والأمة والوطن ويقاومونها جمِيعاً فمثل هؤلاء الرجال هم الذين حملوا لواء الدعوة وأعلوا كلمة الله فيما مضى من الزمان ، وكذلك اليوم لا يقوم بها إلا أمثال هؤلاء ولا يقدر على إنجازها والاضطلاع بأعبائها إلا من كان على غرارهم وسجّلتهم ...

## المحتويات

|                                        |    |
|----------------------------------------|----|
| المقدمة .....                          | ٧  |
| منهاج الانقلاب الإسلامي .....          | ٩  |
| الارتقاء الطبيعي لنظام الدولة .....    | ١٠ |
| الدولة الفكرية .....                   | ١٢ |
| الخلافة الإلهية .....                  | ١٧ |
| سبيل الانقلاب الإسلامي .....           | ٢١ |
| الاماني المغسولة .....                 | ٢٥ |
| المنهاج المخصوص للحركة الإسلامية ..... | ٣٣ |

## هذا الكتاب

إن الأستاذ أبا الأعلى المودودي، من علماء الهند المسلمين، في العصر الحديث، الذين آلمهم ما وصل إليه المسلمون إلى حال من التشتت مؤلمة، وإلى درجة من الفرقة مزقة دفعت بهم إلى الغربة، وإلى الإتجار باسم الدين والتسلل به للوصول إلى مأرب لا تمت إلى الإسلام إلا بالظاهر.

وهذه الرسالة ترمي إلى تهذيب نفوس المسلمين في الهند وغيرها، وتبين لهم سبل العودة إلى الأصالة الدينية الحنيفة بالسمو على النفس، وإعداد الشيء إعداداً سليماً يؤهلهم إلى العودة إلى ما كان عليه المسلمون من عز، ويرشدهم إلى الطرق الحميدة التي تصلهم بماضيهم المجيد، وتنشلهم من الحيرة التي يتخبطون بها.

وإنه رأى بثاقب نظره أن الأخذ بشقاقة الغرب وحدها بعدهم عن تعاليم الإسلام وتحيد بهم عن التمسك بالدين الحنيف، وتغربيهم عن وسائل الحكم الإسلامي الصحيح.

وترجمة هذا الكتاب إلى العربية بلغة سلسلة يتيح للقارئ الفرصة للتعرف على أفضل ما جادت به أفكار علماء المسلمين في العصر الحاضر.

الدارالسعودية  
لنشر والتوزيع

